
Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

The logic
Heartof

the

Porque esta revista é chamada de Lúcifer

Lúcifer, literalmente significa Portador da Luz.

Cada cultura no Oriente e no Ocidente tem os seus portadores de luz:

os indivíduos inspiradores que dão o impulso inicial para o crescimento 

espiritual e de reforma social. Eles es�mulam o pensamento independente e 

a viver a vida com uma profunda consciência de fraternidade.

Estes portadores de luz foram sempre contrariados e caluniados pelos 

poderes estabelecidos. Mas há sempre aqueles que se recusam a ser 

desincen�vados por esses caluniadores, e começam a examinar a sabedoria 

dos portadores de luz de uma forma aberta e sem preconceitos.

E� para estas pessoas que esta revista é escrita.

“... o �tulo escolhido para a nossa revista está tão associado com ideias 

divinas como com a suposta rebelião do herói do Paraíso Perdido de Milton .

.. Nós trabalhamos para a verdadeira Religião e Ciência, para factos e contra 

ficção e preconceito. E� nosso dever – como é o da Ciência �sica – lançar luz 

sobre os factos na Natureza até aqui cercados pela escuridão da ignorância... 

Mas as ciências naturais são apenas um aspeto da CIE�NCIA e da VERDADE. 

Ciências psicológicas e morais, ou a Teosofia, o conhecimento da verdade 

divina, são ainda mais importantes...”

(Helena Petrovna Blavatsky na primeira edição de Lúcifer, setembro 1887).

Fundação I.S.I.S.

As a�vidades da Fundação I.S.I.S. (Interna�onal Study-centre for Independent
Search for Truth) baseiam-se em:
1.    A unidade essencial de tudo que existe.
2.    Por causa dessa unidade: a fraternidade como um facto na natureza.
3.    Respeito pelo livre-arbítrio de todos (quando aplicado a par�r desta ideia 

de fraternidade universal).
4.    O respeito pela liberdade de cada um na construção da sua própria 

perspe�va de vida.
5.    Apoiar o desenvolvimento da própria perspe�va de vida de cada um e a 

sua aplicação na prá�ca diária.

Publicação da Fundação I.S.I.S.  (International Study-centre for Independent Search for truth)Nr. 1 | janeiro 2026

Temas atuais vistos à luz da Sabedoria Antiga ou Theo-Sophia – a fonte comum de todas as 
grandes religiões, filosofias e ciências do mundo

ferciL ®

O Portador da Luz   Para os buscadores da Verdade

ú
Simpósio 2025
A lógica do Coração

• Introdução

• A corrente de Sabedoria e
  da Compaixão do Coração
 Cósmico

• Como reconhecemos os
métodos de trabalho da
Hierarquia da Compaixão?

 • Seja um elo na corrente da
Sabedoria, Compaixão e Paz

Sobre astrologia, parte 3:
A natureza das influências

  cósmicas

A compaixão como mo�vo 
para a ação

  Consciência animal

http://blavatskyhouse.org


As três proposições fundamentais da Teosofia
Por mais abrangentes que sejam os ensinamentos teosóficos, eles se 
baseiam em três proposições fundamentais. Para uma compreensão 
adequada da Teosofia, é necessário considerá-las cuidadosamente.

A primeira proposição fundamental: Ilimitabilidade
Um PRINCÍPIO Onipresente, Eterno, Sem Limites e Imutável sobre o 
qual toda especulação é impossível, pois transcende o poder da 
concepção humana e só poderia ser diminuído por qualquer 
expressão ou similitude humana. (...) Uma Realidade absoluta que 
antecede todo ser manifestado, condicionado.*

E, embora desconhecida, essa realidade absoluta é a base de toda a 
vida.

A segunda proposição fundamental: Ciclicidade

A Eternidade do Universo in toto em sua totalidade como um plano 
sem limites; periodicamente ‘o cenário de inúmeros Universos que 
se manifestam e desaparecem incessantemente’, chamados de ‘as 
estrelas que se manifestam’ e as ‘centelhas da Eternidade’.*

Todos os seres são ‘centelhas da eternidade’ imperecíveis, passando 
alternadamente por fases de vida a�va e descanso interior (sono ou 
morte), em um processo cíclico incessante.

A terceira proposição fundamental: A equivalência essencial de 
toda vida

A iden�dade fundamental de todas as Almas com a Alma Suprema 
Universal, sendo esta úl�ma, por sua vez, um aspecto da Raiz 
Desconhecida; e a peregrinação obrigatória de cada Alma - uma 
centelha da primeira - através do Ciclo de Encarnação (ou 
‘Necessidade’) de acordo com a lei cíclica e kármica, durante todo     
o período.*

A mesma Vida Única flui através dos corações de tudo o que existe. 
Tudo está vivo. Não há matéria morta. Portanto, tudo é 
essencialmente igual.Tudo possui latente as mesmas faculdades que 
o todo maior do qual faz parte (Alma Suprema) e gradualmente 
desdobra essas faculdades inerentes, reincorporando-se 
constantemente (segunda proposição). Esse crescimento da 
consciência sempre ocorre em interação e é ilimitado (primeira 
proposição). 

* Fonte: H.P. Blavatsky, A Doutrina Secreta. Volume I, p. 43-47 
(paginação edição original).

Para mais explicações, consulte nosso website: 
blavatskyhouse.org/about-us/what-is-theosophy/

Lúcifer®

Cólofon

Interessado em nossas 

palestras?

assista-as em nosso 
canal no YouTube: 

youtube.com/

@theosophicalsociety-tspl

Editores: 
Barend Voorham,  Henk Bezemer, 
Rob Goor, Nico Ouwenhand, Erwin Bomas, 
Bouke van den Noort.

Editor-chefe: Herman C. Vermeulen

Sede editorial: De Ruijterstraat 72-74, 2518 
AV Haia, Países Baixos
tel. +31 (0) 70 346 15 45
e-mail: luciferred@isis-founda�on.org

Mensagens do leitor:
A direção editorial reserva-se ao direito de 
fazer uma seleção e/ou de resumir as 
mensagens recebidas

Subscrições:
Esta tradução para português foi feita a 
par�r do 22.o número gratuito da versão 
inglesa de Lúcifer, o Portador da Luz. Para 
subscrições: enviar mensagem para a sede 
editorial: luciferred@s�ch�ngisis.org.
Tarifas a pedido.

Editora:
I.S.I.S. Founda�on, Blavatskyhouse,
De Ruijterstraat 72-74,
2518 AV Haia, Países Baixos
tel. +31 (0) 70 346 15 45,
e-mail: luciferred@isis-founda�on.org 
internet: www.blavatskyhouse.org

© I.S.I.S. Founda�on
Nenhuma parte desta publicação pode ser 
reproduzida ou tornada pública por 
qualquer forma ou meios: eletrónica, 
mecânica, por fotocópias, gravações, ou de 
outra forma, sem permissão anterior da 
Editora.

Fundação I.S.I.S.

O nome da Fundação [S�ch�ng, em holandês] 
é “S�ch�ng Interna�onal Study-centre for 
Independent Search for truth”. A sua sede é 
em Haia, nos Países Baixos.

O obje�vo da Fundação é formar um núcleo de 
Fraternidade Universal, através da 
disseminação do conhecimento sobre a 
estrutura espiritual do ser humano e do 
cosmos, livre de dogmas.

A Fundação visa concre�zar
este obje�vo através de cursos, organizando 
palestras públicas, publicando livros, brochuras 
e outras publicações, e recorrendo a todos os 
recursos disponíveis com vista a este fim.
A Fundação I.S.I.S. é uma organização sem fins 
lucra�vos, reconhecido como o tal pela 
autoridade tributária dos Países Baixos. Para 
fins fiscais, a Fundação I.S.I.S. tem o que se 
chama de estatuto ANBI. ANBI significa 
Organização para o Bene�cio Geral (Algemeen 
Nut Beogende Instelling).

Os requisitos mais importantes para obter o 
estatuto ANBI são:
E� uma organização sem fins lucra�vos, 
portanto não tem rendimentos. Quaisquer 
lucros que resultem da venda de livros, devem 
ser totalmente u�lizados para a�vidades gerais 
de beneficiência. Para a Fundação I.S.I.S., isto 
significa espalhar a Teosofia. (Ver o estatuto, 
obje�vos e princípios para mais informação.)

Os membros da Direção devem preencher 
requisitos de integridade.
O ANBI deve ter uma propriedade separada, 
pelo que um diretor ou decisor não pode 
tomar decisões sobre esta propriedade como 
se fosse sua.
A remuneração dos membros da direção 
apenas pode consis�r de um reembolso de 
despesas e assistência. O número ANBI da 
Fundação I.S.I.S. E� o 50872.



Lucifer no. 1 | March 2025 | 1

N
r. 

1 
| 

ja
ne

ir
o 

20
26

Como reconhecemos os métodos 
de trabalho da Hierarquia da 
Compaixão?
página 10
Os grandes Sábios trabalham juntos na Loja 
da Sabedoria e Compaixão como ‘os dedos de 
uma mão’. Seu objetivo central é servir a 
humanidade espiritual e mentalmente no longo 
caminho do crescimento interior. De acordo 
com quais princípios eles trabalham? Como 
eles sabem como se conectar com o estágio de 
desenvolvimento de seus semelhantes?

 Iljitsj van Kessel

Agenda p. 36
» Palestras aos domingos, janeiro – junho
» Curso Sabedoria Universal

Editorial página 2

Simpósio 2025
A lógica do Coração
A corrente de Sabedoria, Compaixão 
e Paz
Introducão
página 3
Em 14 de setembro, ocorreu o simpósio anual 
da Sociedade Teosófica Point Loma (TSPL). 
As palestras apelam diretamente para a lógica 
do nosso Coração espiritual.

Redação

A corrente de Sabedoria e da 
Compaixão do Coração Cósmico
página 4
Como flui a sabedoria do Coração cósmico 
para os Corações espirituais das pessoas? Qual 
foi o papel dos Mensageiros espirituais, em 
todo o mundo e ao longo dos tempos? Qual é 
a sabedoria que eles trouxeram e suas 
mensagens correspondem em todo o mundo?

Patricia van Lingen

Seja um elo na corrente de
Sabedoria, Compaixão e Paz 
página 15
Como cada um de nós pode experimentar o 
corrente de Sabedoria e da Compaixão? E 
como podemos nos tornar canais para esse 
fluxo? O que isso significa na prática?

Mariska Zwinkels

Sobre a natureza das influências 
cósmicas
Parte 3 da série sobre astrologia
página 21
Este é o terceiro artigo da nossa série sobre 
astrologia antiga. Quais são as características 
das influências do zodíaco celestial, do Sol e 
dos planetas sagrados? E o que significam as 
doze diferentes ‘casas’? Que escolhas temos 
como seres humanos?

Grupo de estudo

Co
nt

eú
do

 L
úc

ife
r 

—
 o

 P
or

ta
do

r 
da

 L
uz

Perguntas e respostas p. 33
»  Consciência animal
»  Existe algo como inteligência animal

A compaixão como motivo para a 
ação 
página 30
No mundo turbulento de hoje, há protestos e 
ações diárias contra toda a violência e abusos. 
O que motiva o ativista e o que ele pode fazer 
para contribuir para um mundo melhor?

Rob Goor

Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

©
 P

rint B
lavatskyhouse 2025

Registration: blavatskyhouse.org

The logic
Heartof

the

http://blavatskyhouse.org


2 | Lúcifer nr. 1| janeiro 2026

Editorial
Viver com uma perspectiva de fraternidade: como fazer isso quando o mundo ao seu redor parece tão 
focado na felicidade individual? Quando você vive com seu coração, se dedicando aos seus semelhantes, 
pode encontrar incompreensão ou até oposição. 
Não deixe que isso te impeça.
Uma tentativa sincera de seguir a lógica do nosso coração espiritual é sempre apoiada. Por quem? Por 
nossos grandes Mestres, membros da Hierarquia da Sabedoria e Compaixão.

Toda tentativa sincera contribui para uma sociedade mais compreensiva e altruísta, porque evoca 
uma resposta semelhante, de acordo com a lei de causa e efeito. E sempre que você dá ao seu 
pensamento um caráter compassivo dessa forma, você abre sua mente superior para o fluxo de 
inspiração que emana continuamente dos grandes Mestres, os membros da Hierarquia da Sabedoria e 
da Compaixão.

Como nossa consciência geralmente não está tão desenvolvida, não percebemos os esforços deles. No 
entanto, eles estão lá. Todo esforço sincero para se comprometer com seus semelhantes, com a 
felicidade dos outros, sem esperar nada em troca, é percebido, apoiado e nutrido.

Durante nosso simpósio anual, conversamos sobre esse fluxo de Sabedoria, Compaixão e Paz que tem 
sua origem no Coração Infinito do Universo e é transmitido por todos os graus da Hierarquia da 
Compaixão. As palestras deram uma explicação inspiradora sobre a lógica do Coração, após o que 
trocamos ideias entre nós nas oficinas. Na verdade, ajudamos uns aos outros a dominar o 
conhecimento teosófico para que possamos aplicá-lo. 
O texto dessas palestras pode ser encontrado nesta edição da Lúcifer.

Continuamos nossa série de artigos sobre os fundamentos teosóficos da astrologia. Nesta edição, você 
encontrará o terceiro artigo, no qual examinamos a natureza das várias influências cósmicas. 
Influências que, se as lidarmos com sabedoria, podem nos ajudar nos nossos esforços.

Como os ensinamentos teosóficos e defender aquilo em que acreditamos ou nos opormos ao que não 
concordamos andam de mãos dadas? No artigo Compaixão como motivo para a ação, tentamos 
descobrir como um ativista teosófico pode contribuir para um mundo melhor.

Nesta edição de Lúcifer – o Portador da Luz, também analisamos a consciência animal. Como o 
desenvolvimento deles se relaciona com o dos humanos? Existe algo como inteligência animal?

Esperamos que esta edição traga um pouco de inspiração para você. Como sempre, suas perguntas e 
comentários são bem-vindos.

Os editores

Nota: 
A Sociedade Teosófica Point Loma geralmente realiza um simpósio em holandês e outro em inglês. Nesta edição de Lúcifer, 
utilizamos o simpósio em inglês como base para a tradução. Portanto, não traduzimos o cartaz ‘The logic of the Heart’.



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 3

Editores

A lógica do Coração
A corrente de Sabedoria, Compaixão e Paz
Introducão
Em 14 de setembro de 2025, o simpósio anual da 
Sociedade Teosófica Point Loma (TSPL) foi realizado via 
ZOOM. 
É interessante refletir sobre o conceito de simpósio, que 
não é mais tão comum. É uma palavra adequada para esta 
reunião anual da TSPL, mas principalmente no que diz 
respeito ao tema deste simpósio. Ele vem do grego antigo 
symposion e é composto por syn, que significa ‘junto’ (como 
em síntese ou simpatia), e posium, proveniente de posis, que 
significa ‘bebida’ do verbo ponen, ‘beber’. Em resumo, lite-
ralmente: ‘beber juntos’. Você também encontra esta pala-
vra ‘symposion’ como título de um dos diálogos de Platão, 
no qual alguns personagens realmente consomem uma 
quantidade significativa de bebida. Mas a palavra sympo-
sium também tem um significado oculto e esotérico, que 
Platão sem dúvida tinha em mente. Pois não se bebe     
apenas exteriormente, mas principalmente interiormente, 
saciando-se de uma determinada fonte: a fonte eterna da 
sabedoria. E isso é exatamente o que desejamos alcançar 
com nosso simpósio. 
Durante mais de meio ano, nosso grupo de trabalho do 
simpósio preparou palestras e workshops sobre o tema A 
lógica do Coração – A corrente de Sabedoria, Compaixão e 
Paz. Nesse contexto, foram respondidas as seguintes per-
guntas:

• O que é esse Coração, essa Fonte comum de Sabedoria?
• Por que os diversos mensageiros trouxeram a mesma 

Sabedoria repetidamente?
• Como podemos compreender e aplicar essa Sabedoria 

em nossas vidas?

As palestras do simpósio foram particularmente 
inspiradoras. Por isso, as incluímos nesta edição da Lúcifer, 
na esperança de compreendermos ainda melhor a lógica do 

Coração e nos tornarmos mais conscientes da Hierarquia 
da Compaixão que, a partir desse Coração, atua como uma 
fonte inesgotável de inspiração em nosso mundo.
Sobre essa Hierarquia da Compaixão e a Grande Loja 
como seu departamento, com seus Mestres no nível 
humano, Gottfried de Purucker escreve o seguinte:

A vida é uma escola, e os seres humanos são os alunos dessa 
escola, e nessa escola há professores. Nestas poucas palavras, 
você tem a chave de tudo o que pertence à Grande Loja e da 
linha de conduta por ela seguida.(1)

Eles estão constantemente atuando no mundo. Seus 
representantes estão sempre e em toda parte atuando. Sua 
influência é sempre benéfica, sempre em prol da 
fraternidade, sempre em prol da humanidade entre as 
pessoas, sempre em prol das coisas que dão grande 
expectativa e coragem aos corações humanos, e inspiração, 
amor e paz ao pensamento. Mas esta não é a tranquilidade 
que é apenas uma resignação negativa ou sono; é, pelo 
contrário, a tranquilidade que resulta da cooperação 
harmoniosa de todas as funções e capacidades de um ser 
humano – espirituais, intelectuais, éticas, vitais e físicas.(2)

Referências

1. G. de Purucker. The Masters and the Path of Occultism.      
[Os Mestres e o Caminho do Ocultismo], p.44, https://
blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-purucker/

2. Idem, p. 10-11.



 4 | Lúcifer nr. 1| janeiro 2026

Patricia van Lingen

A corrente de Sabedoria   
e Compaixão do   
Coração Cósmico

Bem-vindo à primeira palestra. Nesta 
palestra, exploraremos com você os 
mensageiros espirituais ao longo da 
história que trouxeram uma verdade 
mais profunda para a humanidade. 
Esses mensageiros, também chamados 
de Sábios ou Professores, são de todos 
os tempos e podem ser encontrados 
em todo o mundo. Exemplos desses 
mensageiros são o Buddha, que trouxe 
seus ensinamentos para a Índia, e o 
sábio Lao-Tse, na China. No Ociden-
te, Pitágoras e Platão são bem     
conhecidos por nós, assim como 
Jesus, o Nazareno, e Maomé, do 
Oriente Médio. Mas na América 
também encontramos mensageiros 
como Quetzalcoatl e Manco Capac. 
Esses sábios transmitiram a mensagem 
de sabedoria de várias maneiras, sem-
pre adaptadas à cultura e ao espírito da 
época. Eles fizeram isso por meio de 
símbolos, histórias, poemas, diálogos e 
peças de mistério, entre outras coisas. 
Sempre para promover a paz, a com-
preensão, a harmonia e a fraternidade 
universal. Todas essas mensagens dei-
xaram uma impressão indelével na his-
tória, tanto que nós ainda conhecemos 
essas séculos e séculos depois e a men-
sagem ainda se mostra relevante.
O título da palestra ‘A corrente de    
Sabedoria e Compaixão do Coração 

cósmico’ sugere que essas mensagens 
de sabedoria não estão apenas sendo 
transmitidas, mas que há uma fonte 
mais profunda por trás dessa sabedo-
ria. Isso nos leva a uma série de pergun-
tas, que exploraremos nesta palestra: 
1. Qual é a mensagem de sabedoria 

que os mensageiros trazem? 
2. Será que essas mensagens são 

semelhantes?
3. Por qual motivo essas mensagens 

são trazidas para a humanidade?
4. Quem são os mensageiros e de 

onde eles obtêm sua sabedoria?
Para responder a essas perguntas, 
apresentamos ensinamentos de dife-
rentes tradições e citações de diferen-
tes mensageiros. Examinaremos até 
que ponto eles se correspondem e se 
podemos reconhecê-los em nosso 
mundo de experiências.

O que é essa mensagem de 
sabedoria?
Começamos com a primeira pergun-
ta: qual é essa mensagem de sabedoria 
que os mensageiros trazem e, além 
disso, exploramos qual é o significado 
mais profundo por trás dela. 
De modo geral, vemos que os mensa-
geiros invariavelmente apresentam 
alguns pensamentos essenciais,    
pensamentos centrais que nos levam 

Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

©
 P

rint B
lavatskyhouse 2025

Registration: blavatskyhouse.org

The logic
Heartof

the

http://blavatskyhouse.org


Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 5

do pensamento cotidiano para uma realidade maior e uma 
compreensão mais profunda da vida. Ao fazer isso, eles   
invariavelmente nos convidam a pensar sobre isso indepen-
dentemente de a mensagem estar de acordo com o que 
você acha certo, justo e lógico. Somente quando descobrir-
mos, depois de examinarmos por nós mesmos, que o pen-
samento satisfaz nosso coração e nossa mente, poderemos 
aceitá-lo como verdadeiro. Esse é um processo que terá de 
ocorrer dentro de nós mesmos, porque as percepções finais 
sempre vêm de dentro. 

Ilimitabilidade
O primeiro pensamento central importante encontrado 
em todas as tradições é Ilimitabilidade.
Platão chama isso de Ápeiron, os budistas chamam de 
Sqnyatí e, no Popul Vuh dos maias; de Grande Mar do 
Espaço. Lao Tsé aborda isso como TAO e os cabalistas 
caldeus como Ein Sûph.(1) No Islã fala de Alá, visto como 
o inominável e todo-abrangente.(2)

O que pode ser dito sobre isso? Que há um PRINCÍPIO
como H.P. Blavatsky o chama, sem limites, incognoscível, 
imutável e eterno. Nos Upanishads, isso é chamado de  
Parabrahman, o ‘Supremo Todo’, o espírito e a alma da 
Natureza sempre invisível, imutável e eterno, que não 
pode ter nenhuma propriedade.(3)

O Ilimitado nunca poderá ser abordado por nossa mente 
humana limitada. E, no entanto, ele nos é dada pelos   
Sábios, pois, embora seja desconhecida para nós, é o funda-
mento da Vida Única, da qual todos os seres fazem parte.
O imperador romano e estoico Marco Aurélio diz sobre 
isso que o universo é um grande organismo vivo.(4)

A ideia central que podemos extrair dessas citações é que 
existe uma Vida sem limites, da qual todos os seres fazem 
parte. Em outras palavras, a mesma Vida Única está pre-
sente em todos os seres, é a essência de todas as coisas. 
Tudo vive.

Cada um carrega o ilimitado dentro de si 
Um flui do outro, como nos mostram os sábios. Se existe 
uma Unidade sem limites, não estamos fora dela. Então, 
somos parte dela e a carregamos dentro de nós.
Assim, o poeta persa Rumi nos diz: ‘Você não é uma gota 
no oceano, você é o oceano inteiro em uma gota’.(5) O 
Chhbndogya Upanishad enfatiza: ‘Tat twam asi’, Você é 
Aquilo.(6) Você não está separado da realidade cósmica, 
você é essa realidade, você é essencialmente o ilimitado. O 
filósofo grego Heráclito ensina que o homem é um reflexo 

de todo o Cosmos. Tudo o que é grande também está pre-
sente no homem.(7)

A diversidade que vemos consiste nos muitos aspectos da 
Vida Única. Cada ser – humano, animal, árvore, planeta –
é uma expressão única disso. Como se fôssemos todas notas 
de uma mesma melodia ou ondas de um mesmo oceano.
Em outras palavras, como uma expressão, como uma parte 
inseparável da Vida Cósmica Única, cada ser carrega todas 
as possibilidades dentro de si. A mensagem fundamental 
aqui é sempre a de que somos essencialmente um núcleo ou 
coração espiritual universal, que é um elo com a Vida Única. 
H.P. Blavatsky chama esse núcleo espiritual universal de 
Centelha da Eternidade ou M?nada.(8)

Crescer juntos em harmonia – a escada da vida
Então, como a vida funciona? Tudo permaneceria sempre 
imutável na unidade? Não, se somos parte inextricável da 
Unidade sem limites, também temos dentro de nós poten-
ciais de crescimento sem limites que desenvolvemos de 
dentro para fora. Cada ser desenvolve esses potenciais mais 
e mais, vida após vida, encarnação após encarnação. Há 
enormes diferenças no desenvolvimento. É por isso que 
uma escada da vida é reconhecível na natureza: de seres  
menos desenvolvidos a mais desenvolvidos, que se desen-
volvem ciclicamente. Do átomo ao ser humano, ao ser   
estelar e ainda mais, com todas as etapas intermediárias.  
Somos, poeticamente falando, peregrinos da eternidade 
aprendendo ao longo dos tempos a expressar nossa nature-
za interior mais profunda. Rumi nos mostra isso de forma 
muito pictórica no poema a seguir:

Olhe, eu morri como pedra e ressuscitei como planta 
[e por ‘eu’ queremos dizer o peregrino da eternidade, o núcleo 
espiritual]. 
Morri como uma planta e depois comecei a correr como um 
animal,
morri como animal e me tornei um ser humano. 
Então, o que eu temo?
Já que, ao morrer, não posso me tornar menos? (9)

Rumi então sugere que há um desenvolvimento adicional, 
que discutiremos em mais detalhes daqui a pouco. 
Esse crescimento é reconhecível? Sim, há uma sede profun-
da dentro de nós, em nosso âmago mais profundo, em nos-
so coração, de querer saber, de entender. Sua consciência 
pode crescer, você pode aprender todos os dias, aprender a 
cada encarnação, podemos reconhecer isso. Se olharmos 



 6 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

para trás e nos lembrarmos de quem éramos há 10 ou 15 
anos, veremos que agora entendemos coisas que não conse-
guíamos entender naquela época. Você reage de forma    
diferente às situações que surgem. Quando começamos a 
perceber isso, podemos nos alinhar e captar o corrente de 
sabedoria de nosso próprio eu interior mais profundo em 
nosso pensamento diário. 
Com esses pensamentos fundamentais, os sábios nos 
mostram uma realidade maior. Eles nos mostram que o 
núcleo mais espiritual em nós é igual ao núcleo mais es-
piritual de todo o Cosmos. E como isso se aplica a todos 
os seres, nosso núcleo é, portanto, perfeitamente igual ao 
núcleo mais profundo de todos os nossos semelhantes. 
Portanto, se há unidade, não estamos isolados e nenhum 
ser pode ser perdido. Portanto, não é lógico prejudicar 
uns aos outros ou lutar uns contra os outros, pelo contrá-
rio, a cooperação harmoniosa é o caminho natural. 
Como seres humanos, temos uma responsabilidade nis-
so. Se começarmos a perceber isso, alinharemos consci-
entemente nosso pensamento com a corrente de sabedo-
ria que flui de nosso próprio eu interior mais profundo.

Resumo 
Até agora, discutimos três importantes pensamentos-chave 
trazidos pelos mensageiros de todos os tempos. Em resumo, 
são eles:
1. A vida sem limites, da qual todos os seres são partes 
inseparáveis
2. Derivação disso: todo ser carrega em si um potencial 
ilimitado 
3. A tônica é o crescimento cíclico e colaborativo.

Estrutura em camadas do cosmos 
Aqueles que refletem sobre essas ideias básicas descobrem 
que o Cosmos é composto por uma colaboração de seres 
que estão todos em um ponto diferente de seu caminho de 
crescimento interior. O Cosmos é, portanto, estratificado. 
Ele consiste em etapas sucessivas de desenvolvimento.
Podemos reconhecer isso na prática? Podemos reconhecer 
que há muitos graus de desenvolvimento humano e até 
mesmo além deles? 
Dentro da enorme variedade de caracteres que encontra-
mos na humanidade, sim. Se olharmos para as pessoas mais 
avançadas, podemos pensar em mensageiros como Pitágo-
ras, Buddha, Jesus, Maomé, Quetzalcoatl, que demons-
tram muito mais compreensão e visão do que o ser huma-
no comum. Sem exceção, eles falam a partir de sua própria 
experiência. Para eles, o que trazem não é mera teoria. Eles 

vivem completamente de acordo com os princípios que 
trazem, em todos os seus pensamentos e ações. Isso só é 
possível porque eles desenvolveram suas habilidades espiri-
tuais mais do que o ser humano comum. Mas eles ainda 
são seres humanos.
E todos esses mensageiros dizem, pelo que ensinam: ‘assim 
ouvi’. O que ofereço é sabedoria universal e não foi conce-
bido por mim. Transmito da forma mais pura possível o 
que aprendi com meus Mestres, com seres ainda mais uni-
versais. Eles também disseram: cada um de vocês um dia 
será capaz de fazer obras ainda maiores do que as que estou 
fazendo agora. Assim, os mensageiros mostram a lógica de 
que existem seres ainda mais avançados do que os huma-
nos. Também podemos reconhecer isso nos mitos e filoso-
fias da antiguidade? Vamos explorar isso uns com os      
outros.
Vemos que, em seus mitos, os gregos antigos falavam de 
uma série de seres cada vez mais desenvolvidos: sucessiva-
mente humanos, heróis, heróis divinos ou semideuses e 
deuses.(10)

No cristianismo, encontramos as indicações do Apóstolo 
Paulo, que falou sobre os muitos níveis de anjos, arcanjos, 
principados, poderes, forças e assim por diante, em vários 
estágios.(11)

O budismo também tem uma hierarquia de consciência. 
Há Buddhas de diferentes níveis. Isso é lindamente retrata-
do no magnífico templo budista Borobudur. Em seus três 
platôs circulares mais altos há estátuas de Buddhas de níveis 
sucessivos de iluminação. E, o que é mais revelador, no   
nível mais alto, ou seja, no ponto central do templo, há 
uma estupa sem uma estátua de Buddha. Isso se refere à 
fonte incontável de sabedoria, que, portanto, não pode ser 
representada.



Lúcifer nr. 1 | jneiro 2026 | 7

Portanto, há muitos níveis de desenvolvimento no Cos-
mos, alguns além dos humanos, outros menos. Todos os 
seres do Cosmos trabalham juntos e não podem viver uns 
sem os outros. Os seres mais avançados oferecem orienta-
ção e inspiração para aqueles que vêm depois deles, no lon-
go caminho do desenvolvimento. Afinal, os seres mais 
avançados já passaram com sucesso pela escola do aprendi-
zado, pela qual os seres menos avançados tentam passar 
com mais ou menos dificuldade. Os Irmãos mais velhos 
dão instruções a seus irmãos mais novos.
Para resumir o que foi dito até agora, vemos que todos os 
mensageiros, em todos os tempos e em todos os lugares, 
trouxeram as mesmas percepções sobre a vida. Embora às 
vezes seja necessário um estudo considerável para entender 
os símbolos e a linguagem de um mensageiro do passado. 
Ainda assim, todas as vezes há a mesma mensagem central 
universal. Esperamos que isso tenha lhe dado um gostinho 
da riqueza interior por trás desses ensinamentos. 
Não é plausível que deva haver uma fonte para essa men-
sagem? Então, qual é essa fonte?

Qual é a fonte dessa mensagem?
Vimos que o cosmos é estratificado e consiste em vários rei-
nos ou esferas de existência, desde os reinos de existência 
mais espirituais até os mais materiais. Embora essas esferas 
de existência sejam diferentes em natureza e condição, elas 
têm em comum o fato de que em cada esfera há professores 
espirituais. Portanto, há professores entre os deuses e tam-
bém entre os seres humanos, de fato, em todos os degraus 
da hierarquia cósmica. Esses Instrutores espirituais incenti-
vam todos os seres menos evoluídos em seu círculo a ex-
pandir sua consciência e, por isso, são chamados de ‘lado 
da luz’ da Natureza.(12)

Esses Instrutores escolheram conscientemente se dedicar 
totalmente ao desenvolvimento de todos os companheiros 
de peregrinação, no caminho da vida, muitas vezes muito 
confuso, cheio de ilusões e sofrimento. Sua decisão com-
passiva decorre da percepção de que todos os seres são, em 
sua essência UM e estão inseparavelmente interconectados. 
Juntos, eles são chamados de ‘Hierarquia da Compaixão’: 
a palavra ‘hierarquia’ implica uma unidade de seres traba- 
lhando juntos, composta de muitos graus de desenvolvi-
mento. E a palavra ‘compaixão’ indica sua característica.(13)

Eles trabalham muito próximos uns dos outros. Eles for-
mam uma unidade estreita. Eles transmitem incansavel-
mente a sabedoria uns dos outros, em todos os graus de  
desenvolvimento, da melhor forma possível. Juntos, do ‘alto’ 
ao ‘baixo’, eles formam um corrente contínuo de sabedoria 

e amor universal. Eles formam, por assim dizer, um rio de 
inspiração que flui eternamente e que se espalha por meio 
de afluentes cada vez mais ramificados em uma área tão 
grande quanto possível. Portanto, eles estão sempre e em 
toda parte ativos, em todos os níveis de desenvolvimento.
Os mensageiros que conhecemos, trabalhando entre os se-
res humanos, pertencem a esse grupo de seres e derivaram 
os pensamentos universais que trazem dessa ÚNICA corren-
te de sabedoria. Essa corrente é a fonte comum de sabedo-
ria universal da qual todos os mestres mundiais se valeram. 
Isso explica por que Lao Tsé, Buddha, Jesus, Platão,       
Zoroastro e muitos outros mensageiros trouxeram essencial-
mente as mesmas percepções.
Esse corrente tem um início absoluto em algum lugar? 
Não, o ser com a mais nobre sabedoria que podemos ima-
ginar também tem seus professores. Sempre há campos 
ainda mais grandiosos de sabedoria, compreensão e capaci-
dade a serem revelados. E como não existe um ponto de 
partida absoluto, mas sempre um ‘mais para dentro’, dize-
mos que esse corrente de sabedoria emana da essência ilimita-
da e insondável do Cosmos ou, simbolicamente, do ‘Coração’ 
do Cosmos. Com o símbolo ‘Coração’, queremos dizer o 
oculto, o ainda mais interno, que ainda está ‘dentro e atrás’ 
daquilo que, para nós, é o topo que podemos imaginar. 
Isso significa que em nenhum lugar pode haver um ponto 
de partida absoluto ou uma divindade onisciente, pois cada 
ser é parte de um todo ainda maior.
Resumindo: do insondavelmente profundo Coração do 
Cosmos, a sabedoria flui, por meio de todos os intermediá-
rios, por meio de todos os transmissores, para todos os ca-
pilares do Cosmos, sendo cada um desses seres compassivos 
da Hierarquia da Compaixão um elo.

Sabedoria e compaixão
Agora vamos nos concentrar no que essa linhagem colabo-
rativa de transmissores tem em comum: a sabedoria e a  
motivação compassiva. 
O que queremos dizer com as palavras sabedoria e compai-
xão? Essa não é uma pergunta desnecessária, pois sabemos 
que há inúmeras opiniões e sentimentos sobre essas pala-
vras. A Teosofia nos dá uma descrição clara:

Sabedoria é:
Ter uma compreensão da natureza do homem e de todos 
os outros seres, e de sua unidade essencial, pois, como men-
cionamos anteriormente, a pulsação da vida UNA bate em 
todos os seres. Portanto, uma pessoa sábia experimenta os 
vínculos inextricáveis entre todas as coisas. A sabedoria 



8 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

também é compreender a coerência e a estrutura do Cos-
mos e reconhecer os ‘padrões habituais universais de cons-
ciência’, como o fato de que tudo cresce a partir de den-
tro, como a reencarnação e a causa e efeito. 
Os sábios aprenderam a compreender a Natureza ou a 
vida – e a aplicar esse entendimento. Eles cooperam ple-
namente com a natureza. Eles estão em harmonia com a 
essência das coisas porque sua motivação é. 
Em seguida, vamos nos concentrar na palavra compai-
xão: o que é compaixão?

Compaixão é:
Em resumo, ‘consciência da unidade colocada em prática de 
forma consciente’. Não se trata de um sentimento passagei-
ro de empatia. Você percebe a ignorância e as dificuldades 
de todas as pessoas e decide ajudá-las. Para os sábios, a 
compaixão é uma mentalidade que funciona 24 horas por 
dia, 7 dias por semana, uma ação que funciona 24 horas 
por dia, porque eles percebem que todos nós fazemos par-
te de uma unidade sem fronteiras. Afinal de contas, todos 
os seres são, em sua essência, UM. Isso pode parecer gran-
dioso e distante para nós, mas saiba que expressar conscien-
temente a compaixão na prática é um processo gradual e 
crescente. 
A compaixão é treinável. Ela começa com lampejos de 
compaixão. Talvez reconhecíveis como momentos em que 
você se esquece completamente de si mesmo, quando os 
interesses dos outros ou um bem comum vêm em primeiro 
lugar. Assim como os pais podem estar 100% comprome-
tidos com seus filhos. E esses lampejos de compaixão po-
dem se expandir. 
A compaixão não pode ser imposta, mas é algo que vem 
de dentro. É uma consequência lógica de saber como 
abrir seu pensamento cada vez mais para seu próprio nú-
cleo espiritual, que, portanto, domina cada vez mais seu 
pensamento e suas ações.
Bom, pudemos ver que tudo no cosmos está vivo, que 
subjacente a todos os processos no cosmos estão seres  
vivos que trabalham de acordo com padrões habituais, de 
acordo com leis, e que o cosmos, portanto, não é desor-
denado. Como os seres mais avançados agem cada vez 
mais a partir da percepção de que são unos com o cos-
mos, eles sempre agem para o todo, a partir do esqueci-
mento de si mesmos. Portanto, a compaixão é a tônica, 
o padrão habitual da vida, a LEI das leis . Se você racioci-
nar a partir da unidade, ajudar o todo a partir do esque-
cimento de si mesmo é a maneira mais lógica, verdadeira 
e, além disso, mais alegre de viver! 

Não há verdadeira sabedoria sem compaixão. Ambas são 
necessárias porque a compaixão sem sabedoria leva a 
ações bem-intencionadas, mas cegas. Sem sabedoria, você 
não sabe quais são as consequências para seus semelhantes 
e para si mesmo e, além disso, o conhecimento da vida 
sem compaixão leva ao mau uso desse conhecimento. Se 
quisermos nos tornar uma expressão viva da sabedoria e 
da compaixão, não devemos fazer isso para nós mesmos, 
mas sempre com a intenção de colocar o bem-estar do 
todo em primeiro lugar, de modo que o que pensamos ou 
fazemos beneficie o todo.
Em resumo: tanto a compaixão quanto a sabedoria podem 
ser aprendidas, onde quer que você esteja na escada da vida.

Loja de Sabedoria e Compaixão
Falamos acima sobre a hierarquia da Sabedoria e da Com-
paixão, que consiste em todos os seres comprometidos com  
o apoio ao todo. Dentro dessa hierarquia, há também um 
ramo operando na Terra e o chamamos de Loja de Sabedo-
ria e Compaixão. Pois sempre há elos necessários no cor-
rente do Coração Cósmico para a humanidade. A essa 
Loja de Sabedoria e Compaixão pertencem os mensagei-
ros do passado e do presente. 



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 9

Como eles são chamados nas diferentes tradições? 
Nos países budistas, eles são chamados de Bodhisattvas. Na 
antiga Pérsia, os Amshaspends na hierarquia do Sol. No 
misticismo judaico e entre os cabalistas, nós os encontra-
mos como BnIi ‘El?hKm, os Filhos dos Deuses. Na Grécia 
e no Egito, eles são chamados de Filhos do Sol.(14) No Islã, 
são chamados de Amigos de Deus, os Aulijaa’.(15) Na 
América Central, eles são representados simbolicamente 
como a Serpente Alada, Quetzalcoatl,(16) e sua contraparte 
é encontrada na China, no dragão da sabedoria.(17)

Então, o que torna os mensageiros diferentes de todos os 
outros? Essa é a visão que eles têm da vida. Eles olharam 
por trás dos véus da existência externa em busca das causas 
do sofrimento. A partir dessa visão, eles assumiram o com-
promisso consciente de se envolver com seus companheiros 
de peregrinação. Eles experimentaram a unidade. Sempre 
que possível, eles estendem a mão para aqueles que ainda 
não viram essas verdades. 
Todos os professores do mundo fazem parte dessa corrente 
de sabedoria universal, trazendo a mesma luz, a mesma ver-
dade em uma forma adaptada aos tempos. Trabalhando 
juntos, eles trazem um sistema universal de pensamento, 
que hoje conhecemos pelo nome de Teosofia.  

Concluindo, em resumo: a Loja de Sabedoria e Compaixão 
traz a corrente de sabedoria e compaixão – por meio de nu-
merosos elos do Coração cósmico para o nosso Coração 
humano. A Loja cumpre o papel de liderança espiritual 
dentro do planeta Terra; ela é incessantemente ativa. Ela é 
o nosso exemplo vivo. 
Como funciona a Loja de Sabedoria e Compaixão? E pode-
mos nos tornar tão sábios quanto os sábios? Exploraremos 
isso nas próximas duas palestras! 

Referências
1. G. de Purucker, Esosteric Teachings, [Ensinamentos Esotéricos]. 

Volume 3. O Espaço e a Doutrina de Maya. Haia, Fundação 
I.S.I.S., 2015, pp. 31-33.

2. B. Voorham, H. Bezemer, Een andere visie op de Islam [Uma 
outra visão sobre o Islã]. Haia, Fundação I.S.I.S., 1997, pp. 
23-24.

3. G. de Purucker, Occult Glossary [Glossário Oculto]. Segunda 
edição revisada. Pasadena, Califórnia, Theosophical 
University Press, 1996, lema ‘Parabrahman’.

4. Frédéric Lenoir, De droom van Marcus Aurelius. Van filosofie 
naar levenskunst [O sonho de Marco Aurélio. Da filosofia à arte 
de viver]. Singel Uitgeverijen, pp. 121-180, ‘As reflexões de 
Marco Aurélio’.

5. Baseado em: D. Rumi, Masnavi. Volume 1, pp. 38, 66, 144, 
164. Volume 4, p. 165. Volume 5, pp. 123, 125, 139, 178, 
224. Volume 6, p. 52, 74, 93-95, 239, 250, 254. (Fonte: 
https://faakhirislamic.wordpress.com/2016/05/23/masnavi-
rumi-persian-with-english-translation/; visitado em 22 de 
novembro de 2025).

6. Chhândogya Upanishad 6.8.7, na conversa entre Uddalaka e 
seu filho –vetaketu.  

7. A visão de Heráclito, tanto quanto sabemos a partir dos 
fragmentos de texto que sobreviveram, aponta 
consistentemente para a estreita conexão e, de fato, a 
igualdade fundamental entre o ser humano e o Cosmos — 
embora ele nunca tenha falado literalmente da humanidade 
como um mini-cosmos. No entanto, essa parece ser sua ideia 
geral. Consulte: G.P. Conger, Theories of macrocosms and 
microcosms in the history of philosophy [Teorias de macrocosmos 
e microcosmos na história da filosofia]. Nova York, Columbia 
University Press, 1922, p. 3-4. (Fonte: https://dn790009.
ca.archive.org/0/items/theoriesofmacroc00conguoft/
theoriesofmacroc00conguoft.pdf; visitado em 21 de 
novembro de 2025).

8. H.P. Blavatsky, A Doutrina Secreta. Volume I. Várias edições, 
p. 16 e nota de rodapé (edição original em inglês).

9. Ver ref. 2, p. 104, 124 (ref. 82).
10. Bíblia. Cartas do apóstolo Paulo. Consulte também: G. de 

Purucker, Fundamentos da Filosofia Esotérica. https://
blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-purucker/
fundamentals-of-the-esoteric-philosophy/ pp. 292-294.

11. G. de Purucker, Fundamentos da Filosofia Esotérica, https://
blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-purucker/
fundamentals-of-the-esoteric-philosophy/ 1990, pp. 56-58.

12. Consulte a referência 11, p. 286.
13. G. de Purucker, Esoteric Teachings [Ensinamentos Esotéricos]. 

Volume 10. A Hierarquia da Compaixão. Haia, Fundação 
I.S.I.S., 2015. E também: Bouke van den Noort, 
Compassion as a universal way of living. Artigo em: Lúcifer – 
O Portador da Luz, número 3, setembro de 2025, pp. 81-90.  

14. G. de Purucker, Esoteric Teachings [Ensinamentos Esotéricos]. 
Volume 2. A Escola Esotérica ou Oriental. Haia, Fundação 
I.S.I.S., 2015, p. 21.

15. Ver ref. 2, p. 87, 113.
16. H.P. Blavatsky, Glossário Teosófico. Várias edições, lema 

‘Votan’.
17. Bouke van den Noort, O simbolismo universal de heróis, 

anões, gigantes, cobras e dragões. Artigo em: Lúcifer – O 
Portador da Luz, número 4, Outubro de 2024, p. 103-112.



10 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

©
 P

rint B
lavatskyhouse 2025

Registration: blavatskyhouse.org

The logic
Heartof

the

Iljitsj van Kessel

Como reconhecemos o 
modus operandi da 
Hierarquia da Compaixão?
A Hierarquia da Compaixão
Na primeira palestra, vimos que há 
uma Hierarquia da Compaixão ope-
rando em todas as áreas do Cosmos 
e que a seção dessa Hierarquia que 
opera em nosso planeta é chamada 
de Loja da Sabedoria e Compaixão.  
Os membros dessa Hierarquia têm 
em comum o fato de terem escolhi-
do, de forma autoconsciente, apoiar 
todos os outros seres vivos em seu 
desenvolvimento.(1) Eles chegaram a 
essa decisão porque, em sua busca 
pela verdade, viram e experimenta-
ram que a unidade é a base de tudo 
o que vive. Que juntos somos uma 
Fraternidade Universal e que, por-
tanto, é mais lógico ou mais natural 
partir sempre da unidade. 
A compaixão que surge da consciên-
cia da unidade é, portanto, o motivo 
pelo qual eles vivem. A Sra. Blavatsky 
diz o seguinte sobre isso no livreto A 
Voz do Silêncio: ‘A compaixão não é 
um atributo, mas a Lei das Leis’.(2) 

Com isso, ela nos dá algo em que pen-
sar, pois embora a compaixão às vezes 
esteja longe de ser encontrada em 
nossa sociedade, ela é a base de  todos 
os pensamentos e ações dos membros 
da Hierarquia da Compaixão. 

Compreensão dos processos 
na natureza
Em seu processo de crescimento, eles

examinaram todos os processos da 
vida. A visão que eles formaram sobre 
isso foi alcançada com muito cuida-
do. Além disso, eles fizeram isso por 
meio da colaboração entre si. Ao lon-
go de muitos e muitos séculos de pes-
quisa, esses Sábios e Videntes só con-
sideraram verdadeiras as percepções 
que obtiveram quando elas se prova-
ram verdadeiras por meio de cuida-
dosos testes, verificações, experimen-
tos e aplicações na vida.(3)

Dessa forma, entre outras coisas, eles 
obtiveram uma percepção tão com-
pleta dos processos de vida e morte, 
causa e efeito, e estão tão familiariza-
dos com a estrutura hierárquica do 
cosmos, da qual eles próprios tam-
bém fazem parte, que são capazes de 
cooperar com esses processos em ple-
na harmonia.(4) Além disso, eles têm 
feito isso há tanto tempo que esse   
conhecimento não é algo que perma-
neceu fora deles, mas eles se tornaram 
tão unos com ele que literalmente se 
tornaram esse conhecimento ou sabe-
doria. 

Onde estamos agora como 
humanidade
Se olharmos agora dessa imagem para 
onde nós, como seres humanos, esta-
mos neste momento de nossa peregri-
nação infinita, podemos dizer que 
nós, como humanidade, ainda não 

http://blavatskyhouse.org


Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 11

formamos uma imagem tão abrangente da unidade e da 
Fraternidade Universal. Em grande parte, ainda nos identi-
ficamos com nós mesmos, em outras palavras, estamos 
concentrados em nossa personalidade. Quando tomamos 
decisões, muitas vezes o objetivo principal é beneficiar a 
nós mesmos e nos esquecemos da conexão com o todo. 
Pensamos e vivemos sob a ilusão de que somos seres sepa-
rados. Ou vemos que há uma conexão de tudo o que vive, 
mas não atribuímos nenhuma consequência ética a isso. 
Isso resulta, e basta olharmos ao nosso redor, em sofrimen-
to e desarmonia sem fim. 

A metáfora da caverna
Platão descreve adequadamente essa ilusão de separação na 
metáfora da caverna(5), na qual as pessoas, acorrentadas por 
seu próprio pensamento, olham para as sombras na parede 
da caverna e confundem essas sombras com a realidade, 
sem perceber que por trás dessas sombras há uma verdade 
mais profunda. Que existem causas mais profundas ou 
mais internas subjacentes a essas sombras em e que é preci-
samente ao obter uma percepção dessas causas mais pro-
fundas que podemos moldar nossas vidas muito mais de 
acordo com as leis da natureza e viver em harmonia uns 
com os outros. 
A Loja de Sabedoria e Compaixão procura nos inspirar a 
obter maior conhecimento e percepção dos processos da 
vida. 
Nesta palestra, veremos com você como eles fazem isso. 
Pois se tivermos uma visão disso e pudermos entender algo 
sobre como eles trabalham, também seremos capazes de  
reconhecer seus métodos e de nos sintonizar com a sabedo-
ria que eles trazem e aplicá-la na vida. 

Considerações sobre a transmissão da 
sabedoria
Agora, como eles transmitiriam essa sabedoria para nós? 
Como eles vão fazer isso de forma sensata? Como eles po-
dem nos transmitir a sabedoria que adquiriram com tanto 
esforço, que penetra tão profundamente em todos os pro-
cessos da natureza de tal forma que podemos lidar bem 
com ela? Sabedoria que, quando a recebemos, também nos 
dá responsabilidades. E que, quando não é bem compreen-
dida por nós, também pode ser mal utilizada por nós.  
Será que eles poderiam então transmitir esse conhecimento 
simplesmente publicando um livro didático com algumas 
explicações e alguns exercícios? Poderíamos assim nos tor-
nar compassivos e aprender de fato a entender os proces-
sos da vida? Não, os próprios Mestres dizem isso. A 

transmissão da Sabedoria não é uma questão de aprender 
uma determinada gramática, fatos, palavras ou habilida-
des técnicas. Tornar própria a Sabedoria Universal tem 
muito mais a ver com o desenvolvimento de uma atitude 
interior, uma mentalidade e um motivo para organizar a 
própria vida.(6) Trata-se de querer ser sábio a partir da 
compaixão ou de querer desenvolver mais compaixão a 
partir da sabedoria.
Vamos agora dar uma olhada mais de perto nesse método:

A fonte de inspiração está sempre presente
Em primeiro lugar, a Loja de Sabedoria e Compaixão está 
constantemente sintonizada, em seu pensamento, com 
ideias universais como Unidade, Fraternidade Universal e 
Compaixão. Toda a sua vida é voltada para moldar e disse-
minar essa Sabedoria, de modo que há um corrente cons-
tante de inspiração que emana da Loja. Essa inspiração 
pode ser vista como um corrente contínuo de sabedoria e 
compaixão do coração cósmico, como já discutido na     
primeira palestra. 

O motivo para receber é a compaixão
Esse fluxo de inspiração pode ser recebido por qualquer 
pessoa que esteja sintonizada com ele.
A nacionalidade a que você pertence, a origem, o gênero, a 
cor ou o credo não desempenham nenhum papel nisso. Es-
sas são apenas características externas. Para desenvolver a 
Sabedoria Universal, o que importa é exatamente como 
você está sintonizado internamente. 
Se considerarmos que a Compaixão é o motivo ou a tônica 
a partir da qual a Loja de Sabedoria e Compaixão trabalha, 
então a Compaixão é a frequência com que essa corrente de 
sabedoria é transmitida.
Para que possamos nos sintonizar com essa corrente, é ne-
cessário que nós mesmos nos tornemos compatíveis com 
essa característica. Assim, o transmissor e o receptor entram 
em sintonia um com o outro.(7) Como podemos fazer isso 
será detalhado mais tarde na terceira palestra. Mas, de qual-
quer forma, é importante que aprendamos a deixar de lado 
nossa orientação para o ‘eu’. Por exemplo, alinhando nosso 
pensamento e nossas ações com o panorama geral. Con-
centrando nossos pensamentos e ações em como podemos 
ajudar os outros ou pensando em como os problemas do 
mundo podem ser resolvidos e quais são os pontos de par-
tida. Quanto mais conseguirmos fazer isso, mais nós mes-
mos nos tornaremos parte desse corrente. 
Alguns místicos, filósofos, escritores, músicos, artistas ou 
cientistas são conhecidos por terem tido momentos de 



12 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

inspiração ou quando uma luz apareceu de repente para 
eles. Isso pode acontecer em momentos em que eles pre-
tendem expressar algo sobre a unidade ou a coerência 
mais profunda da vida, ou quando querem inspirar as 
pessoas a se abrirem para viver mais a partir do coração. 
Queremos enfatizar que esses são apenas exemplos e que 
receber e transmitir essa inspiração é possível para todos. 

Impulsos cíclicos 
Portanto, esse corrente contínuo de inspiração está sempre 
presente e, em determinados momentos, esse corrente é 
amplificado pela Loja. Poderíamos ver esses momentos 
como uma erupção ou um batimento cardíaco, um impul-
so amplificado vindo do coração do Universo. Isso é feito 
nos momentos em que as condições cósmicas são mais fa-
voráveis para isso.(8)

Na primeira palestra, acabamos de discutir que todo desen-
volvimento é sempre cíclico. Isso implica que nós, como 
humanidade, também nos desenvolvemos ciclicamente, e 
a transição de um ciclo para o próximo é um desses mo-
mentos cósmicos favoráveis.
Cada novo ciclo(9) marca o início de uma nova fase de   
desenvolvimento pela qual nós, como humanidade, passa-
remos. Os impulsos trazidos nesses momentos podem ser 
vistos como o alimento espiritual ou a tônica de nosso    
desenvolvimento espiritual. Ao nos sintonizarmos com 
eles, podemos realmente experimentar o crescimento que 
nos é possível nesse período. 

Para trazer esse impulso, um mensageiro é sempre enviado 
pela Loja. Essas pessoas são conhecidas por nomes como 
Gautama, o Buddha, Jesus, o Nazareno, Platão e Lao-tzé. 
Mas o que faz com que exatamente essas pessoas sejam   
escolhidas pela Loja para essa tarefa? A resposta para isso é 
bastante simples: o fato de serem as pessoas mais instruídas. 

Elas já adquiriram tanta percepção dos processos da Natu-
reza e se tornaram uma expressão tão viva dela que são   
capazes de transmitir esse impulso de forma pura. 

A Sabedoria Universal é Imutável
Como a mensagem central trazida por esses Mensageiros é 
sempre a mesma sabedoria imperecível e imutável, pode-
mos nos perguntar se esses novos impulsos são necessários. 
Porém, esses impulsos são necessários porque: 
1. O impulso anterior não foi suficientemente aproveita-

do por nós, de modo que não vemos mais seu valor.
2. A elaboração do impulso caiu em decadência, por 

exemplo, porque foi modificada devido à falta de    
conhecimento ou percepção, retirando o núcleo ou o 
coração do ensinamento e, consequentemente, limi-
tando o efeito inspirador.  

Como esses impulsos são trazidos 
Como a verdadeira sabedoria só pode vir de dentro, os en-
sinamentos são trazidos de forma a nos incentivar a pensar 
sobre eles por nós mesmos. 
Dessa forma, as pessoas vêm em vários graus de desenvolvi-
mento. Algumas podem ser novas nesse caminho de cresci-
mento interior ou podem não ter trilhado esse caminho e 
outras podem já ter adquirido mais experiência nele ou po-
dem já estar um pouco mais adiantadas ou até mesmo mui-
to mais avançadas. Para levar o ensinamento de forma que 
seja acessível a todos e também para que todos possam 
emanar dele um efeito inspirador, os mensageiros trazem 
um ensinamento mais externo e um mais interno.

Exotérico 
O ensinamento externo também é chamado de exotérico.(10)

Exotérico significa externo e também é chamado de Dou-
trina do Olho porque o que ele elabora está ligado ao que 
podemos perceber com nossos sentidos. Esses ensinamen-
tos são dados para inspirar as pessoas a pensar sobre a vida. 
Eles fazem isso, por exemplo, trazendo contos de fadas, mi-
tos, sagas, histórias heroicas e peças de teatro. Ao fazer isso, 
eles nos incentivam a refletir sobre nossas qualidades mais 
elevadas, como ética, coragem, verdade, justiça, honestida-
de e dignidade.  
Além disso, como vimos na primeira palestra, eles oferecem 
sistemas de ensino mais abrangentes por meio de escritos 
públicos, dando as ideias básicas sobre a unidade ilimitada 
da vida, a origem do cosmos, o lugar do homem no quadro 
geral e seu destino dentro dele. Isso levanta alguns véus so-
bre os processos da natureza, como vida e morte, causa e 



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 |13

efeito e como nós, como humanidade, podemos trabalhar 
juntos e nos desenvolver harmoniosamente. 
A maneira pela qual esses impulsos são trazidos é sempre 
adaptada ao pensamento e à consciência das pessoas em 
um determinado momento. Portanto, as formas externas 
desses impulsos são sempre diferentes. Mas o núcleo ou  
coração de todos esses ensinamentos, portanto, sempre 
consiste na mesma sabedoria imperecível e imutável prove-
niente da mesma fonte. 
Vemos isso, por exemplo, nos vários escritos de sabedoria, 
como o Tao Teh Ching de Lao-tsé, a Bíblia, os Upanishads, 
os Vedas ou as obras de Platão. O último tomo volumo-
so originado dessa tradição é A Doutrina Secreta de 
H.P. Blavatsky, que articula a expressão mais recente da 
Sabedoria Universal. Com isso, dizem-nos, podemos se-
guir em frente pelos próximos 10.000 anos.(11)

Para continuar lembrando ao homem que ele, como par-
te inseparável do todo, também tem uma responsabilida-
de nisso, os Mensageiros também costumam dar precei-
tos. Diretrizes sobre como viver a vida corretamente, sem 
nos dizer exatamente como fazer isso. Um bom exemplo 
é o caminho óctuplo do Buddha, que inclui aspectos 
como visão correta, pensamento correto, fala correta e 
modo de vida correto. Conscientemente, esses aspectos 
não especificam o que é a coisa certa, portanto, eles nos 
convidam a pensar sobre isso por nós mesmos e a entrar 
em nosso próprio interior. 

Esotérico
Além dos ensinamentos externos ou exotéricos, há um    
ensinamento mais interno ou esotérico, também chamado 
de Doutrina do Coração, porque se concentra no que está 
oculto aos olhos externos. Embora possa-se supor que há 
uma separação entre os dois sistemas, o fato é que os     
ensinamentos exotéricos e esotéricos estão intimamente  

conectados.(12) Eles se fundem gradualmente um no outro. 
Os ensinamentos internos são para pessoas que já estão 
mais avançadas no caminho e que, no processo, não só ad-
quiriram mais sabedoria, mas também – e acima de tudo –
mostraram que a aplicam na vida de forma altruísta. Os  
ensinamentos esotéricos oferecem uma visão mais profun-
da dos processos mais internos da natureza. 
Também aqui, os ensinamentos não podem ser transmiti-
dos de uma só vez, mas apenas gradualmente, com dicas e 
pistas que permitem que o significado mais profundo dos 
processos da natureza seja compreendido passo a passo pelo 
aluno. Ao aplicarmos essas percepções, colocamos em ação 
as faculdades latentes presentes em nosso interior e, assim, 
podemos nos tornar cada vez mais uma expressão viva des-
sa sabedoria. 

Condições para transmitir sabedoria
Para aqueles que realmente querem se apropriar dessa sabe-
doria, envolver-se com ela de forma contínua, vivê-la e 
também passá-la adiante, há condições ou requisitos que os 
Professores impõem a todo aspirante no caminho para que 
possa receber mais sabedoria. 
Essas condições são:  
• Receber: Primeiro, é importante examinar a própria 

sabedoria em busca da verdade. Comece a enxergar 
sua lógica e aprenda a compreender seu significado. E 
que melhor maneira de fazer isso do que examinar 
essa Sabedoria da mesma forma que eles próprios fiz-
eram: ao avaliá-la, testá-la, verificá-la e aplicá-la na vida 

• Aplicar: Em segundo lugar, é importante que essa 
Sabedoria seja sempre aplicada com o motivo certo. 
Aplicando-a para o todo e não a usando de forma 
egoísta. 

• Passar adiante: O terceiro aspecto é que o que é rece-
bido seja transmitido da forma mais pura possível. 
Portanto, sem adição ou omissão de nada que não seja 
baseado na verdade.  

Portanto, para os Portadores de Sabedoria: o desejo do 
discípulo de receber deve ser proporcional ao desejo do 
Professor de dar.

Os Mensageiros sempre trabalham juntos
E embora muitas vezes saibamos apenas os nomes desses 
Mensageiros, para trazer esses impulsos, eles sempre traba-
lham em conjunto com toda a hierarquia de Sabedoria e 
Compaixão. Dessa forma, a corrente de Sabedoria é trazida 
por meio de muitos e muitos elos do coração do Cosmos 
até o homem. 



14 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

Para garantir que essa corrente alcance o maior número 
possível de pessoas, esses mensageiros reúnem em torno de 
si, durante sua vida, um grupo de pessoas que desejam re-
ceber essa Sabedoria. É nesse ponto que eles cooperarão ati-
vamente. Tanto para disseminar os ensinamentos quanto 
para passar esses ensinamentos a eles, pois os intérpretes são 
necessários repetidamente a cada geração. São pessoas que 
aprenderam a viver e a transmitir os ensinamentos, tam-
bém quando os próprios Mensageiros tiverem partido no-
vamente. É necessário para manter o vínculo ininterrupto 
e os ensinamentos puros. Dessa forma, a degeneração pode 
ser evitada e os ensinamentos podem continuar a funcionar 
como um bom guia para as gerações atuais e futuras. 
Um aspecto importante na maneira como a Loja de Sabe-
doria e Compaixão trabalha é que eles sempre respeitam o 
livre-arbítrio e nunca forçam. O respeito ao livre arbítrio(13)

é um aspecto importante da compaixão. É assim que cada 
pessoa recebe espaço para seu próprio desenvolvimento. A 
verdadeira sabedoria – já indicamos – só pode vir de den-
tro. Qualquer tipo de pressão ou persuasão atrapalhará esse 
processo. 
Portanto, eles trabalham de tal forma que a inspiração que 
oferecem pode ser livremente aceita por nós, examinada e 
explorada para que possamos descobrir sua verdade por nós 
mesmos e começar a viver de acordo com ela, conectando-
nos internamente. Assim, podemos tornar ativo o que já 
está presente dentro de nós, sendo que a compaixão é sem-
pre o ponto de partida para trilhar esse caminho interior. 
Agora que chegamos ao final desta palestra, vamos 
examinar novamente quais são as características mais 
importantes do método de trabalho dessa Loja:

• Primeiro, a qualidade de inspiração da Loja é sempre 
a compaixão.

• Com base nos processos da natureza que foram exam-
inados em busca da verdade.

• Dessa forma, a Loja da Compaixão está sempre con-
centrados na elevação do todo.

• Desse modo, há um fluxo contínuo de inspiração que 
emana da Loja e que é ampliado em momentos cícli-
cos.

• Isso é trazido por um mensageiro, sintonizado com o 
pensamento da humanidade em um determinado 
momento.

• Ao fazer isso, a Loja traz tanto uma parte exotérica 
quanto uma esotérica

• O livre-arbítrio é sempre respeitado.

Para concluir esta palestra, podemos dizer que essa 
inspiração e as mensagens estão sempre presentes e cabe a 
nós nos sintonizarmos com elas e começarmos a trabalhar 
com elas. Na terceira palestra, explicaremos melhor como 
fazer isso. 

Referências

1. Gottfried de Purucker, Os Fundamentos de Filosofia Esotérica, 
p. 260. https://blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-
purucker/ 

2. 2H.P. Blavatsky, A Voz do Silêncio, Capítulo 3, muitas 
edições.

3. H.P. Blavatsky, A Doutrina Secreta, Vol.1,  p. 273 (edição 
original em inglês.)

4. Gottfried de Purucker, Masters on the Path of Occultism,
[Mestres no Caminho do Ocultismo] p17. https://
blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-purucker/

5. Platão, A Republica, livro VII, 514a-517a (paginação 
universal de Platão).

6. As Cartas dos Mahatmas, ordem cronológica, carta 20.
7. Gottfried de Purucker, Wind of the Spirit [Vento do Espírito], 

p. 57. (Source: https://blavatskyhouse.org/literature/
gottfried-de-purucker/wind-of-the-spirit/); G. de Purucker, 
‘Conscience and Intuition’. Em: Studies in Occult Philosophy 
[Estudos em Filosofia Oculta], 212-214. (Source: https://
blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-purucker/studies-
in-occult-philosophy/; visited November 21 2025).

8. Ver ref. 1, p. 437. 
9. G. de Purucker, New Instalment of Teaching’ [Nova Parte do 

Ensinamento]. Em: The Dialogues of G. de Purucker [Os 
Diálogos de G. de Purucker]. Volume 1. Covina, Califórnia, 
Theosophical University Press, 19, p. 81.Ver ref. 1, p. 35.

10. Consulte a referência 1, da página 385  Ver ref. 1, p. 49.  
11. G. de Purucker, Esoteric Teachings [Ensinamentos Esotéricos], 

Volume 2. A Escola Esotérica ou Oriental. Haia, Fundação 
I.S.I.S., 2015, p. 142.

12. Ver ref. 1, p. 27-28, 53, 238-239.
13. Ver ref. 6, carta 122. 



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 15

Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

©
 P

rint B
lavatskyhouse 2025

Registration: blavatskyhouse.org

The logic
Heartof

the

Mariska Zwinkels

Seja um elo na corrente 
de Sabedoria, 
Compaixão e Paz
Mensagem e mensageiros – 
o corrente de Sabedoria e 
Compaixão(1)

As duas palestras anteriores trataram 
de como os mensageiros de todas as 
épocas e culturas sempre trouxeram 
a mesma mensagem de sabedoria, 
embora embalada em uma ‘capa’ di-
ferente. Uma mensagem sobre a 
unidade subjacente de toda a vida. 
Uma mensagem da possibilidade de 
alcançar estados mais amplos de 
consciência, de crescimento, somos 
um peregrino eterno, o que nos per-
mite experimentar cada vez mais 
essa unidade conscientemente. E 
uma mensagem de uma hierarquia 
colaborativa de vida, de consciência, 
à qual somos inseparáveis e da qual 
também podemos nos inspirar ati-
vamente.
Os mensageiros nos dão uma ima-
gem da existência de seres que estão 
ainda mais avançados no desenvol-
vimento de possibilidades mais am-
plas de consciência: almas elevadas, 
heróis, anjos, bodhisattvas, buddhas, 
deuses, para repetir apenas algumas 
designações. 
Entre eles estão seres que trabalham 
ativamente para inspirar outros, que 
vêm depois deles, com sua sabedoria 
adquirida pela compaixão. Além 
disso, eles se organizaram e traba-
lham juntos em todas as camadas, 

graus ou níveis de consciência: a Hie-
rarquia da Compaixão. Em nosso ní-
vel humano também existe essa rela-
ção de cooperação, um ramo dessa 
Hierarquia, pode-se dizer. Esse ramo 
é chamada de Loja da Sabedoria e 
Compaixão e os seres humanos mais 
avançadas fazem parte dela. 
Em resumo, explicamos como a cor-
rente de Sabedoria e Compaixão corre, 
qual é a mensagem de sabedoria conti-
da nela e que essa corrente vem de 
uma fonte infinita, o coração cósmico. 
Também explicamos que a mensa-
gem é transmitida por diferentes 
mensageiros de uma forma que se 
adapta ao estágio de desenvolvimento 
das pessoas e de sua cultura.

O modus operandi da 
Hierarquia de Sabedoria
e Compaixão
A secunda palestra discutiu como 
funciona a Hierarquia de Sabedoria e 
Compaixão. Como a inspiração sem-
pre pode fluir dos reinos superiores de 
consciência para os inferiores, e que a 
Loja de Sabedoria e Compaixão sem-
pre opera como um elo nesse proces-
so, trabalhando por meio da inspira-
ção, não da imposição. Em um co-
nhecido sutra budista(2), a inspiração 
também é comparada à chuva de 
monções. Ela desce igualmente sobre 
todos os seres, e cada um pode se    

http://blavatskyhouse.org


16 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

beneficiar dela e, assim, crescer em sua própria força e rit-
mo. Da mesma forma, o ensinamento ou a inspiração des-
ce da Hierarquia sobre todos os seres, cada um dos quais 
pode se beneficiar dela à sua própria maneira.
E onde houver um leito adequado, a água pode fluir com 
mais facilidade e rapidez e irrigar a terra, assim como um 
rio com todos os seus braços permite que a água flua sobre 
a terra. Da mesma forma, a Loja da Sabedoria e Compaixão, 
como parte da Hierarquia da Compaixão, é crucial para 
nós; é uma linha de vida essencial, o elo que transmite as 
forças espirituais celestiais para a terra manifestada. Como 
cada um de nós pode experimentar esse fluxo? Ou melhor, 
como podemos nos tornar um co-transmissor desse fluxo?

Motivo
Já foi mencionado que a compaixão como motivo, como 
atitude e como mentalidade é de importância decisiva. Se o 
motivo da compaixão estiver voltado para o todo, partindo 
da unidade de toda a vida e visando à ação ética, isso tam-
bém é chamado de trabalhar com o coração. 
Então, você percebe que o seu eu pessoal é uma ilusão e que 
o seu próprio núcleo é o mesmo que o núcleo de qualquer 
outro ser. Ao perceber isso, você verá o outro como você 
mesmo e faz sentido que, em seus pensamentos e ações, 
você não parta mais do seu eu pessoal, mas do todo. Por se 
identificar com a totalidade, esquecendo-se de si mesmo – 
por um curto ou longo período – sua frequência é sintoni-
zada com os seres que se identificaram constantemente com 
essa totalidade: a Loja de Sabedoria e Compaixão. Há con-
tato, um canal é formado e um fluxo pode começar a fluir.
E a inspiração da Loja de Sabedoria e Compaixão flui pelo 
coração de cada ser humano em que vive esse motivo de 
compaixão. O fluxo então vai de coração para coração.
Nesta terceira palestra, desenvolvemos todos esses pensa-
mentos, nos quais construímos uma imagem uns com os 
outros de como nós, como seres humanos, podemos aju-
dar na prática a receber e transmitir esse fluxo da forma 

mais pura possível. A literatura teosófica(3) fala sobre viver 
com ‘um coração puro’, um ‘intelecto estudioso’ e o desejo de 
desenvolver uma ‘visão espiritual desvelada’ como passos 
para isso. O que significa um coração puro? Por que é   
necessário ter um intelecto estudioso e o que significa uma 
visão espiritual clara? 
Em outras palavras, estamos falando sobre a questão: como 
podemos abrir nosso coração para a corrente de Sabedoria 
e Compaixão que flui do Coração do Universo, por meio 
de todos os orifícios que ela pode encontrar? É isso que ex-
ploraremos nesta palestra.

O fluxo corre de coração para coração – 
recebendo e transmitindo
Abrindo o coração
A abertura de nosso próprio coração (espiritual) começa 
quando somos tocados interiormente por algo que está  
‘perto de nosso coração’. Aqui, também, as histórias dos 
grandes professores e sábios nos oferecem pontos de parti-
da. Veja, por exemplo, a história do Buddha, que no início 
de sua vida é repetidamente tocado em seu interior. Ele 
cresce protegido como Príncipe Siddharta na corte de seu 
pai, onde nada lhe falta. Mas assim que sai dos muros do 
palácio e vê o sofrimento do mundo – na forma de velhice, 
doença e morte – seu coração é tocado. Ele fica tão afetado 
que decide fugir do palácio. Ele deixa a família, a cidade e 
o país e vai em busca de sabedoria para acabar com todo o 
sofrimento. 
E quantas pessoas não foram tocadas interiormente, abri-
ram seus corações, pelo exemplo de Sócrates, que seguiu 
sua ideia de justiça, mesmo que isso custasse sua vida. Esse 
exemplo vivo, por sua vez, inspirou muitos outros, desde o 
imperador estoico Marco Aurélio até o lutador pela liber-
dade e ex-presidente van Czechoslovakia, Václav Havel. 
Ao abrir o coração, a corrente de Sabedoria e Compaixão 
transmitida pela Loja pode ser recebida e retransmitida por 
nós. Em termos muito práticos, podemos pensar nisso 
como o momento em que o plugue é conectado a uma to-
mada, uma corrente é criada. Qualquer pessoa pode ser 
inspirada, desde que o coração esteja aberto para isso. Isso 
pode parecer um pouco vago e você pode se perguntar 
‘como faço isso?’, mas isso se deve principalmente ao fato 
de ainda não estarmos acostumados a ouvir isso. No entan-
to, haverá muitos aqui que reconhecerão que seu coração 
foi tocado por algo em algum momento. Com isso não es-
tamos nos referindo a uma emoção ou sentimento de pena, 
mas de compaixão. Quando você experimenta a vontade e 
a responsabilidade de remover o sofrimento. 



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 17

Uma condição para isso é o que também é chamado de
‘coração puro’ . Esse coração puro envolve ser honesto, sin-
cero, confiável e altruísta, aberto ao que está acontecendo 
ao seu redor. Quando você é tocado por esse coração puro, 
sente a responsabilidade de se envolver. Você sente que está 
sendo chamado. E há um cuidadoso conhecimento intuiti-
vo de que é possível melhorar, mesmo que naquele mo-
mento você ainda não saiba o que fazer a respeito ou como 
fazer. Mas seu coração está aberto para receber o fluxo de 
inspiração. Assim como o Buddha, que se tornou um ho-
mem, também precisava de seus momentos de reflexão de-
pois de mais um confronto com o sofrimento do mundo. 
O fato de você ter de fazer algo a respeito, de querer fazer 
algo a respeito, é um primeiro passo importante.
Pois voltemos por um momento ao ensinamento universal 
que os Mensageiros sempre ensinam, que há uma fonte co-
mum por trás das várias expressões da vida. Nós também 
fazemos parte dela e temos dentro de nós todas as oportu-
nidades de nos conscientizarmos dela e expressarmos esse 
senso de unidade. Considere, por exemplo, a ideia do bu-
dismo de que todo ser tem essencialmente a natureza de 
Buddha, que cada um de nós tem a capacidade de se elevar 
acima do sofrimento inerente a este mundo. 
Trabalhar com o coração, consciente ou intuitivamente, 
significa assumir a unidade subjacente, a conexão com    
todos os outros seres. A unidade da vida à qual somos inse-
paráveis em nossos corações.

Reconhecer e assumir a unidade universal
Se essa consciência da unidade universal começar a crescer 
em você, se você começar a reconhecê-la, você não viverá 
mais apenas para si mesmo e buscará e usará o conheci-
mento e a sabedoria apenas para sua própria glória. Você 
começará a viver mais e mais para os outros. Lembre-se da 
Regra de Ouro que você encontra em diferentes palavras 
em todas as tradições. A regra que diz que você deve tratar 
os outros como gostaria de ser tratado. E, por fim, você se 
colocará a serviço de tudo o que vive. No budismo, isso é 
chamado de ideal do Bodhisattva, que envolve a suspensão 
de seu próprio acesso à iluminação no Nirvína para ajudar 
os outros a obter sabedoria. Assim, Platão fala sobre al-
guém que retorna à caverna para ajudar seus companhei-
ros humanos – que ainda estão na ignorância – a sair e 
aprender a ver através da ilusão.
Como seres humanos, somos capazes de aprender a reco-
nhecer essa unidade, da qual fazemos parte, dentro de nós 
mesmos. Geralmente a reconhecemos primeiro fora de nós 
mesmos, até percebermos que também a reconhecemos 

dentro de nós. Esse é um processo que continua. Infeliz-
mente, muitas vezes ainda não reconhecemos essa unida-
de, devido à ilusão de que nós, como seres humanos, so-
mos separados uns dos outros e dos outros seres vivos. 
Ainda não nos consideramos continuamente ligados de 
forma indissociável a toda a vida que nos rodeia. Muitas 
pessoas ainda não estão cientes de que existe uma unidade 
subjacente na vida.

Busca pela sabedoria
Mas quando você é tocado interiormente e ouve seu cora-
ção, você experimenta uma unidade mais profunda de toda 
a vida, você experimenta em um nível mais profundo que 
deseja contribuir para ela, expressá-la. Após esse tumulto 
interno, quando a corda da compaixão é tocada (assim 
como a corda interna de Buddha foi tocada), surge a per-
gunta: como posso ajudar, como posso encontrar respostas? 
Ao fazer essa pergunta, começa a busca consciente pela sa-
bedoria. É nesse momento que o ‘intelecto inquisitivo’ se 
torna útil, no qual você não apenas supõe algo, mas exami-
na tudo criticamente. É preciso ter visão, uma visão da 
vida, baseada em verdades universais que se aplicam a todas 
as situações da vida. É preciso entender as leis subjacentes 
da natureza, os processos internos que causam os externos. 
Trata-se de conhecer o âmago das coisas. Aprender a olhar 
para o interior ou para a essência das coisas, aprender a 
olhar além da forma externa. Não se trata apenas de curio-
sidade por mais conhecimento, mas de buscar conheci-
mento para algo maior do que você mesmo: encontrar res-
postas para as perguntas da vida, ser capaz de ajudar os ou-
tros com esse conhecimento, aplicá-lo e torná-lo vivo em 
sua própria vida, para que o conhecimento realmente se 
torne sabedoria. Essas questões da vida não têm a ver com 
ganho pessoal, mas com a elevação do todo.
Essa busca pela sabedoria não é apenas uma busca pela   
sabedoria a ser aprendida com os outros, como os mensa-
geiros mencionados acima. Não, a sabedoria é autoconhe-
cimento. É o caminho para o interior. Sócrates diz: ‘De que 
adianta aprender todo tipo de coisa, se eu não conheço 
nem a mim mesmo?’ Os mensageiros, então, não falam do 
eu externo, o papel que desempenhamos como personali-
dades durante esta vida, mas sim do Eu superior interno, o 
ator que assume papéis vida após vida no palco da vida para 
aprender suas lições de vida. 
Portanto, não se trata apenas de adquirir conhecimento, mas 
mais ainda de viver de acordo com ele e passar adiante o co-
nhecimento adquirido. As cartas dos Mahatmas(4) afirmam 
que ‘a receptividade deve ser tão grande quanto o desejo de



18 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

transmitir as percepções. A iluminação deve vir de dentro’. 
Portanto, não apenas aprenda a reconhecer a unicidade, mas 
também viva de dentro para fora a partir desse pensamento 
de unicidade. Tratar os outros como gostaria de ser tratado, 
compartilhar o conhecimento e a sabedoria que adquiriu 
com os outros, de modo que o coração deles também possa 
ser tocado. Assim, também entre as pessoas que cada um de 
nós encontra, o fluxo pode ir de coração para coração.

Maior abertura do coração –
receber e transmitir
Puro recebimento e transmissão do fluxo
Conforme mencionado, a abertura do coração começa 
quando somos tocados interiormente, com algo que está 
próximo ao nosso coração. Se nosso motivo for puro e tra-
balharmos a partir desse ‘coração puro’, então, em nossa 
busca por sabedoria, com nosso ‘intelecto inquisitivo’ e o 
‘desejo de obter uma visão espiritual desvelada’, nós a en-
contraremos. 
Pois o que significa o desejo de obter uma visão espiritual 
clara? Significa, pelo menos na prática, que você está aberto 
à sabedoria dos outros, inclusive de outras épocas e cultu-
ras, que você percebe que há pessoas que sabem mais do 
que você e que podem atuar como professores. Também 
significa saber que seu conhecimento e sabedoria são sem-
pre limitados e que sempre há mais a aprender e que você 
sempre pode expandir sua consciência. Esse é um processo 
dinâmico.

Você pode pensar nele como um processo de enviar, ou 
inspirar, e receber, ou ser inspirado. Esse envio e recebi-
mento, inspirar e ser inspirado requer alinhamento cons-
ciente. Você pode imaginar isso como uma sintonia 
consciente com a frequência da mensagem de sabedoria, 
sintonia com o que há de mais elevado em nós mesmos, 
de modo que ressoemos com a mensagem dos mensagei-
ros mencionados, com a sabedoria que eles trazem. Eles 
enviam ideias e nós recebemos as ideias deles, que trans-
formamos em nossos próprios pensamentos, que são viá-
veis para nós. Não se trata, portanto, de sintonizar-se 
com a forma da mensagem ou do mensageiro, mas com 
a mensagem espiritual ‘subjacente’. Essa mensagem de sa-
bedoria subjacente é recebida intuitivamente, como um 
lampejo de percepção, e muitas vezes é difícil de ser colo-
cada em palavras no início. Só mais tarde você percebe 
sua lógica, sua razoabilidade. 
Simplificando, é necessário um vínculo com a fonte uni-
versal de inspiração, cuja mensagem é passada de coração 
para coração, diretamente para o seu próprio coração. 
Esse vínculo é estabelecido pela escuta interior da mensa-
gem, pelo despertar interior. 
Como também explicado na palestra anterior, a Loja de 
Sabedoria e Compaixão sempre transmite a mensagem 
universal, é um elo que tenta transmitir de uma forma que 
nos seja acessível.
O fluxo que vai de coração para coração pode aumentar 
e não tem limites físicos. O fluxo tem resistências que 



Lúcifer nr. 1| janeiro 2026 | 19

precisam ser superadas para fluir melhor. Portanto, você 
pode aprender a receber a mensagem de sabedoria com 
pureza cada vez maior, o que anda de mãos dadas com o 
abandono do ruído causado por pensamentos antigos, 
pessoais e arraigados, aprendendo a pensar com mais cla-
reza, tornando-se mais sábio. Isso envolve levantar os véus 
que primeiro cobriam seu pensamento, ver através das 
ilusões de um eu pessoal separado dos outros, abrir ainda 
mais seu coração espiritual interno para receber mais do 
fluxo de sabedoria e compaixão. 
Os passos que mencionamos: seu coração sendo tocado, 
trabalhando a partir de um ‘coração puro’ ou motivo al-
truísta, a busca por sabedoria com um ‘intelecto inquisiti-
vo’ e o ‘desejo de obter uma visão espiritual desvelada’, não 
são passos que se sucedem em uma sucessão linear. Em vez 
disso, são processos muito mais paralelos. Somos tocados 
por algo, queremos ajudar, vamos em busca de respostas, 
compartilhamos nosso conhecimento, adquirimos autoco-
nhecimento, percebemos que nosso motivo não é comple-
tamente puro, começamos a trabalhar nisso e enxergamos 
através de nossas ilusões com a ajuda da sabedoria universal 
dos mensageiros, somos tocados mais profundamente     
novamente como resultado e vamos mais longe em busca 
de sabedoria, em nós mesmos e no mundo para ajudar os 
outros, e assim por diante.
Nesse processo, provavelmente todos, aqui na sala e aqueles 
que estão ouvindo em casa, têm uma ideia intuitiva do que 
isso significa.

A prática: Paz
Viver em harmonia
Já falamos sobre sabedoria e compaixão e sobre a transmis-
são do fluxo da fonte por toda a Hierarquia da Vida. Uma 
terceira faceta do fluxo, também mencionada no título do 
simpósio, é a Paz. A Loja de Sabedoria e Compaixão men-
cionada anteriormente é, portanto, também chamada de 
Loja de Sabedoria, Compaixão e Paz.
Pois viver em paz é a aplicação da sabedoria e da compai-
xão. A propósito, compaixão não significa querer manter a 
‘doce paz’, mas sim criar ativamente a harmonia. Não se 
trata de assistir impotente, mas também de proteger valores 
maiores, como a liberdade de pensamento e a oportunida-
de de todos poderem desenvolver suas qualidades. Parte do 
desenvolvimento da sabedoria consiste em aprender a reco-
nhecer que todos os mensageiros trazem a mesma mensa-
gem, mesmo que a tenham apresentado em uma forma  
diferente de expressão, um ‘casaco diferente’. Se os repre-
sentantes de diferentes movimentos espirituais enxergarem 

e reconhecerem que apenas os nomes dos conceitos e prin-
cípios diferem, mas que há uma unidade de visão, então 
um fundamento muito importante para a paz estará à mão.
A mensagem que todos os mensageiros trazem é que é pos-
sível criar uma sociedade em que todos compartilhem a  
visão da unidade universal, que tem como objetivo moldar 
a fraternidade ativa, em que todos possam contribuir com 
suas próprias qualidades únicas(5) e nos concentrarmos na 
criação de uma sociedade verdadeiramente pacífica. 
O foco, então, não está nos desejos e nas necessidades pes-
soais, mas no todo, sem competição feroz para enriquecer 
ou impulso excessivo de desempenho, mas cooperação, sem 
luta individual pela existência, mas igualdade para todos.
Em uma sociedade assim, todos podem sempre se sentir 
conectados ao todo, a unidade é conscientemente reco-
nhecida, recebemos o fluxo de sabedoria e compaixão e 
o transmitimos como algo natural. Nós nos elevamos 
acima de nosso passado e presente pessoais e trabalhamos 
em direção a um futuro comum da humanidade como 
um todo. Então, nos elevamos acima das partes, não 
abrigamos imagens de inimigos e não tomamos partido. 
Em seu Tao Teh Ching, paradoxo 49(6), Lao-tsé nos dá 
um bom desafio para uma sociedade pacífica. Nesse    
paradoxo, ele diz: ‘Sou bom para os bons porque eles são 
bons; sou bom para os não-bons para que eles possam se 
tornar bons’. E isso é semelhante em intenção, mas pode 
ter manifestações diferentes na prática. O que isso signi-
fica na prática, gostaríamos de discutir com vocês duran-
te o workshop.

É necessária uma atitude ativa
A criação dessa sociedade não acontece por si só e, como 
mencionado anteriormente, exige de cada um de nós uma 
atitude ativa, a abertura do coração (espiritual), a pesquisa, 
o discernimento e a construção de uma visão desvelada. 
Mas se conseguirmos manter os insights que nós mesmos 
adquirimos, não ficaremos mais desanimados, mas seremos 
equânimes e perseveraremos, percebendo que a unidade é 
a realidade. E, felizmente, já existem muitas pessoas que são 
exemplos disso. 
Considere, por exemplo, o escritor Victor Hugo que, com 
seu discurso sobre a paz mundial em 1849, intitulado 
‘Chegará um dia...’(7), queria que os outros percebessem 
que haverá um tempo sem guerra no mundo. Nos séculos 
anteriores, ninguém poderia imaginar que haveria paz na 
França e, agora, havia uma França unida. Uma Europa 
unida certamente se seguiria e, por fim, a paz mundial, 
uma irmandade de homens. 



20 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

Ou pense no discurso de Martin Luther King, ‘I have a 
dream’ (Eu tenho um sonho)(8), no qual ele fala sobre seu 
sonho de que chegará o dia em que consideraremos como 
certo que todos os seres humanos são criados iguais, que os 
filhos de escravizados e de proprietários de escravizados se 
sentarão juntos em uma mesa de fraternidade e que seus 
quatro filhos viverão um dia em um país onde não serão 
julgados pela cor de sua pele, mas pela natureza de seu ca-
ráter. 
Considere também um cantor como John Lennon, que 
trouxe a música ‘Imagine’(9) ao mundo para compartilhar 
uma imagem, uma visão, de unidade. Parte dessa letra é a 
seguinte: 

Imagine all the people
Living life in peace …
You may say I’m a dreamer
But I’m not the only one 
I hope someday you’ll join us
And the world will be as one (9)*

Todos conhecem uma ou mais pessoas que, quando en-
tram em uma sala, influenciam visivelmente a atmosfera de 
forma positiva. Com um modo de pensar mais humano e 
compreensível, elas podem criar uma atmosfera que permi-
te que as outras pessoas relaxem, não se sintam julgadas, 
sintam que pertencem ao grupo e que podem se desenvol-
ver a partir das qualidades que possuem. 
Portanto, também é bom pensar em quem você conhece 
em sua vizinhança que, na verdade (possivelmente incons-
cientemente), já vive dessa maneira, com a consciência de 
que vocês podem se fortalecer mutuamente por meio da 
cooperação. Pois, quanto mais pessoas com um coração 
aberto, um intelecto inquisitivo por conhecimento e uma 
visão espiritual desenvolvida por si mesmo, contribuírem 
para criar essa atmosfera, mais ampla e forte ela se tornará. 
É isso que pretendemos alcançar com este simpósio. Mais 
pessoas que desenvolvam uma visão espiritual desvelada, 
desejem viver de acordo com ela e, assim, contribuam para 
a Sabedoria, a Compaixão e a Paz. 

Imagine todas as pessoas
Vivendo a vida em paz ...
Você pode dizer que sou um sonhador
Mas não sou o único
Espero que um dia você se junte a nós
E o mundo será um só

*

Observações finais
A lógica do coração
Por fim, algumas observações finais antes de irmos ao 
workshop para explorarmos melhor esse pensamento uns 
com os outros.

• Tentamos deixar claro que não há nada mais lógico 
do que raciocinar e viver a partir da lógica do 
Coração. 

• Isso envolve reconhecer a unidade universal e abrir 
seu próprio coração espiritual para aprender a receber 
e transmitir conscientemente o fluxo de Sabedoria e 
Compaixão do coração do universo. 

• Cada pessoa pode aprender a transformar a inspiração 
recebida na visão mais clara possível e viver de acordo 
com ela em Paz duradoura.

Referências
1. https://blavatskyhouse.org/nl/symposium/archief/

symposium-2025/
2. Sadduceeër Pu,Tarhka Sutram, Fonte: https://en.wikipedia.

org/wiki/Lotus_Sutra
3. Gottfried de Purucker, Preceitos de Ouro, p.12ç https://

blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-purucker/ 
4. Cartas dos Mahatmas, carta 20)
5. Judge,  Ecos do Oriente, What is occultism  [O que é 

ocultismo], Pasadena, California, Theosophical University 
Press, 1987, p. 264.

6. Lao Tzu, Tao Teh Ching. Fonte: https://www.taoistic.com/
taoteching-laotzu/taoteching-49.htm; visitado em 31 de 
outubro de 2025.

7. Victor Hugo, Discours au Congrès de la Paix, 1849. (Fonte: 
https://trove.nla.gov.au/newspaper/article/12914658; 
visitado em 31 de outubro de 2025). (Fonte em francês: 
https://www.taurillon.org/Victor-Hugo-au-Congres-de-la-
Paix-de-1849-son-discours,02448?lang=fr; visitada em 31 de 
outubro de 2025).

8. Martin Luther King, I Have a Dream. Fonte : https://nl.
wikipedia.org/wiki/I_Have_a_Dream_(Martin_Luther_
King) 

9. John Lennon, Imagine. Source: https://songteksten.net/lyric/
1707/31013/john-lennon/imagine.html; visited on October 
31, 2025.1.



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 21

Grupo de Estudo

Sobre a natureza das
influências cósmicas
Parte 3 da série sobre astrologia

Pensamentos-chave

» Todos os seres no cosmos, 
em todos os níveis de 
consciência, trocam influências 
constantemente. O que um ser 
percebe de uma determinada 
influência cósmica depende de 
sua recep�vidade específica a 
ela.

» Toda influência é 
originalmente uma ‘emanação’ 
do ser fonte, consis�ndo em 
um fluxo de seres 
subordinados. Esse fluxo tem 
um lado de força e um lado de 
substância. 

»  Cada constelação, sol, 
planeta e ser humano carrega 
em si todas as doze 
caracterís�cas cósmicas 
fundamentais. Todas as doze 
estão constantemente a�vas, 
com uma ou mais dominando 
em cada ser.

» As influências cósmicas 
existem em um número quase 
ilimitado de relações possíveis. 
Cada influência é uma força 
cósmica neutra que pode ser 
usada para interesse próprio 
ou para o bene�cio de todos 
os seres vivos.

Este é o terceiro artigo de nossa série sobre os princípios básicos da 
astrologia antiga, uma parte profunda da Sabedoria Universal. Neste 
artigo, discutimos a natureza das influências cósmicas e como elas nos 
afetam como indivíduos. Discutimos as características do zodíaco celeste, 
do Sol, dos planetas sagrados, do nosso próprio planeta Terra e, 
finalmente, das chamadas ‘casas’. Também abordamos a questão da nossa 
responsabilidade com relação a isso.

Ideias básicas
Para entender a lógica do que vamos 
dizer a seguir, é útil relembrar algu-
mas ideias dos dois primeiros artigos. 
Ao construir uma imagem mental 
disso, a ideia fundamental da Teoso-
fia é sempre o ponto de partida ideal: 
a saber, que há uma base por trás de 
todos os fenômenos externos, e que 
essa base é ilimitada e abrangente. 
Você poderia chamá-la de Princípio 
da Vida Sem Limites. Tudo faz parte 
dele. As consequências desse fato são 
enormes, incluindo: todo o cosmos 
está vivo. Em outras palavras, galá-
xias, sóis, planetas, seres humanos, 
átomos, todos são expressões de seres 
vivos. E o que a ciência chama de ‘for-
ças’ e ‘substâncias’ nada mais são do 
que expressões de seres, consciências. 
O assunto deste artigo, ‘influências 
cósmicas’, é sobre as interações e tro-
cas de seres.
Vamos dar um importante passo adi-
ante. Como todos os seres, inclusive 

nós, seres humanos, são partes ine-
rentes do Princípio da Vida Sem Li-
mites, todos nós carregamos todos os 
tipos de características e forças dentro 
de nós. O grau em que já ativamos es-
ses potenciais é outra questão. Todas 
as doze características cósmicas estão 
ativas em cada ser humano, embora 
em um equilíbrio individual.
Cada ser está em um ponto diferente 
de desenvolvimento e, na verdade, 
ativou um conjunto exclusivo desses 
potenciais. Quais características são 
dominantes e quais são mais subordi-
nadas, portanto, diferem de indiví-
duo para indivíduo.
Uma outra consequência da ideia 
básica é que todos os seres são uma 
parte inseparável do ilimitado e, por-
tanto, estão inseparavelmente conecta-
dos uns aos outros. Na prática, isso se 
manifesta da seguinte forma: todas 
as coisas influenciam constantemen-
te umas às outras. Os físicos sabem 
que isso se aplica aos átomos, os    



22| Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

meteorologistas sabem que isso se aplica à atmosfera da 
Terra, e os psicólogos e sociólogos sabem que isso se aplica 
aos relacionamentos entre as pessoas. A Teosofia diz: isso se 
aplica a todos os lugares. É um princípio universal. 
Outra ideia fundamental da Teosofia é que todo ser      
reencarna continuamente ou, em outras palavras, passa 
continuamente pelo ciclo de vida e morte: nascimento, 
existência externa (com todas as experiências valiosas que 
isso traz), morte, paz interior e processamento das lições 
aprendidas e, então, nascimento novamente. E assim por 
diante. Todo ser passa por esses estágios de vida: galáxia, 
estrela, planeta, ser humano, planta, mineral. E isso tam-
bém já foi confirmado em parte pela ciência moderna. 
Uma estrela, por exemplo, passa por uma fase jovem, uma 
fase adulta e uma fase ‘final’. Se ela renasce ou não, ainda 
não pode ser confirmado pelos meios científicos atuais.

As influências cósmicas são uma experiência 
de aprendizado
Toda estrela é o veículo de uma consciência cósmica com 
um alcance que cobre pelo menos parte da Via Láctea; uma 
consciência planetária também tem um alcance cósmico, 
mas é consideravelmente mais limitado. Nós, humanos, te-
mos um alcance de consciência ainda mais limitado. Mas 
podemos desenvolver nosso potencial ilimitado latente e 
tornar nossa visão cada vez mais cósmica! E, para que pos-
samos fazer isso, precisamos do estímulo de seres que já estão 
trabalhando nesse nível cósmico. E essas são ‘as influências 
cósmicas’.
Neste artigo, descreveremos as influências cósmicas. Va-
mos nos perguntar qual é a natureza delas. Nós, seres hu-
manos, vivemos dentro dessas influências: elas formam 
nosso ambiente de vida ou, para usar um termo da biolo-
gia, nosso ecossistema. Esse ambiente vivo nem sempre 
permanece o mesmo. Isso também é verdade na natureza 
que nos cerca; as estações que se repetem ciclicamente ofe-
recem possibilidades em constante mudança para os seres 
que vivem em uma floresta ou em um prado. A esfera 
cósmica da vida também está sujeita a mudanças cíclicas. 
Todas as estrelas e planetas passam por diferentes fases de 
vida. É justamente por causa dessa dinâmica que podemos 
crescer interiormente e nos desenvolver ainda mais. As in-
fluências cósmicas formam nosso ambiente de aprendizado 
espiritual, mental e físico.
Qual é a natureza dessas influências cósmicas? Para enten-
der isso um pouco melhor, vamos primeiro examinar o que 
queremos dizer com ‘influências’.

O que queremos dizer com ‘influências’?
O que queremos dizer com ‘influências’? Todas as forças 
ou influências sempre fluem dos seres. Já dissemos que de-
vemos pensar nas interações, nas trocas, entre os seres. Gra-
ças a essas interações, todos os seres podem se desenvolver.
Vamos refinar a imagem. Os vários seres cósmicos, como 
as estrelas e os planetas, influenciam continuamente uns 
aos outros e fazem isso por meio da troca contínua de enor-
mes fluxos de seres subordinados, ‘inferiores’. São esses flu-
xos que nós, humanos, experimentamos como ‘forças’ ou 
‘influências’. Vamos nos aprofundar um pouco mais nesse 
assunto.
Um ser solar irradia continuamente um número inimagi-
nável de seres menos desenvolvidos, e estamos falando de 
muito mais tipos de seres do que os que conhecemos como 
a radiação que nossos telescópios podem detectar do Sol. O 
Sol envia seres dos reinos divino, espiritual, mental, psíqui-
co e físico. Todos esses seres fazem uma espécie de viagem 
de ida e volta, tornando-se temporariamente parte de de-
terminados planetas, funcionando neles como blocos de 
construção vivos e retornando ciclicamente ao Sol. Portan-
to, o Sol também incorpora (temporariamente) um grande 
número de seres inferiores em sua constituição.
Esses fluxos de seres podem ser vistos ou experimentados, 
‘de fora’, como forças ou como substâncias, matéria. Mas 
todo ser sempre tem um lado força e um lado substância, 
porque força e matéria são duas expressões da mesma Vida 
subjacente. Depende da natureza de nossos sentidos se ex-
perimentamos fluxos de seres como força ou como subs-
tância. Os pensamentos são fluxos de seres etéricos que 
nós, em nossa capacidade de pensar, experimentamos 
como ‘forças’. Com nossos sentidos físicos, não podemos 
perceber seus corpos, as substâncias das quais eles se reves-
tem. No entanto, os pensamentos também têm um lado 
substancial. Em comparação, um fluxo de água é ‘matéria 
em movimento’ para nós, porque é uma substância física 
que podemos ver, ouvir, sentir, cheirar e saborear. Ao mes-
mo tempo, a água também tem um aspecto de força.
As influências cósmicas – as correntes de seres inferiores 
mencionadas acima – não seguem caminhos aleatórios, 
mas sempre seguem o caminho de menor resistência: elas 
viajam por determinados ‘canais’ exatamente para as partes 
do sistema solar e dos planetas para os quais são atraídas.
Essa ‘atração’ é descrita na física como ‘há uma diferença de 
potencial entre dois pontos’. Um exemplo disso é a descri-
ção da lei da gravidade de Newton. A água fluirá de um 
ponto alto para outro com base em uma diferença de altura; 



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 23

as correntes elétricas fluem de um polo para outro com 
base em uma diferença de potencial, e assim por diante. 
Em um sentido mais profundo: os seres mais espirituais  
enviam continuamente influências para os seres menos   
desenvolvidos. Aqui também vemos uma ‘diferença de   
potencial’.  

Onde está a nossa responsabilidade?
Estamos cercados por influências de outros seres, mas nós 
mesmos determinamos, consciente ou inconscientemente, o 
que fazemos com elas. Estamos constantemente cercados 
pelas influências de todas as doze constelações do zodíaco, 
do nosso Sol e de muitos planetas. Neste estudo, é útil ter 
em mente que, como seres humanos com pensamento    
independente, nós mesmos podemos controlar o processo 
de influência. Temos livre arbítrio. A qualquer momento 
de nossas vidas, podemos concentrar nosso pensamento, 
conscientemente ‘dando-lhe cor’. Ao fazer isso, determina-
mos a quais influências cósmicas estamos abertos e a quais 
não estamos abertos. E se aprendermos a controlar nosso 
pensamento, seremos capazes de usar todas as forças cósmi-
cas, de qualquer natureza, de forma controlada para fins 
nobres. 

A estrutura de nossa pesquisa
Para começar, é bom relembrar – da parte 2 desta série de 
artigos – quem são os protagonistas astrológicos para nós, 
como humanidade terrena. Pelo menos, os protagonistas 
geralmente conhecidos. São eles: (1) o zodíaco celeste, que 
forma um círculo muito grande dentro do qual nosso siste-
ma solar está localizado. Ele consiste em doze centros de 
emanação de forças. Cada centro irradia sua própria carac-
terística. Nós os conhecemos como ‘Áries’, ‘Touro’ e assim 
por diante na lista. Depois, há (2) o nosso Sol, com seu 
próprio zodíaco de doze partes. Depois, há (3) os chama-
dos ‘planetas sagrados’. Esses são doze seres planetários que 
estão profundamente envolvidos no progresso da evolução 
da Terra. A Terra em si não está incluída. Cada um deles 
tem seu próprio caráter e seu próprio zodíaco. Cada planeta 
sagrado é um transformador para nós, de uma das doze for-
ças solares (e doze forças do zodíaco celestial).
O próximo passo, na ordem do mais cósmico para o mais 
local, é (4) nosso próprio planeta Terra com seu zodíaco. E, 
finalmente, chegamos a (5) nós mesmos, o ser humano in-
dividual, com seu zodíaco. Desenvolvemos nosso zodíaco 
até certo ponto e somos mais ou menos capazes de receber 
as doze forças características do cosmos e depois transmiti-
las de volta aos nossos semelhantes e a todos os outros seres.

O fato de que cada sol, cada planeta e cada ser humano car-
rega todas as doze forças cósmicas dentro de si explica por 
que cada ser tem seu próprio anel zodiacal. Veja também a 
explicação que demos no artigo anterior desta série.
Só podemos responder à pergunta ‘Quais são as caracte-
rísticas das influências dos protagonistas astrológicos?’ de 
forma superficial, por meio de dicas. O verdadeiro conhe-
cimento sobre isso pertence às partes mais secretas da     
Astrologia original. Ele nunca é divulgado publicamente, 
para evitar mal-entendidos e abusos. Mas daremos algumas 
dicas a seguir.
Ao passarmos por esses níveis, é bom lembrar que nós, 
humanos, somos filhos do ilimitado e, portanto, carrega-
mos dentro de nós todas as características que existem. 
Como em cima, assim embaixo; como no grande, assim 
no pequeno. Nosso zodíaco é, portanto, um pequeno re-
flexo dos zodíacos maiores nas camadas mais cósmicas da 
hierarquia da qual fazemos parte. Portanto, todas essas 
características também estão ativas em nós mesmos – mais 
ou menos desenvolvidas. Caso contrário, não seríamos   
capazes de vivenciá-las.

O zodíaco celestial
Conforme descrito no artigo anterior desta série, o zodí-
aco celestial refere-se às doze constelações que formam 
um cinturão ao redor do nosso sistema solar, no mesmo 
plano dos planetas. Nós as conhecemos pelos nomes 
‘Áries’ a ‘Peixes’.(1)

O zodíaco celestial cumpre uma função extremamente 
importante em relação ao nosso sistema solar. Sua in-
fluência forma, por assim dizer, o padrão básico no qual 
se baseiam todos os padrões e ciclos do nosso sistema  
solar, desde seu nascimento primordial até sua morte   
futura. Pode-se dizer que o zodíaco celeste garante que 
todos os processos do sistema solar ocorram de acordo 
com as leis universais.



 24 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

* Essa divisão tripartite se assemelha em parte ao que é conhecido na Teosofia como ‘as três qualidades da Natureza’: rajas (atividade, que leva
a mudanças úteis ou, ao contrário, ao caos), tamas (perseverança, mas também preguiça e sonolência) e sattva (compreensão e controle, mas 
também pode levar a ‘filosofar’ quando é necessária uma ação poderosa). Há uma certa semelhança, mas também há diferenças entre essas duas
tríades. Por exemplo, é certamente questionável se podemos atribuir as qualidades de sattva aos signos mutáveis, porque sattva implica que 
você está acima da atividade e da passividade, que você tem controle sobre elas. Os signos mutáveis não são particularmente conhecidos por
serem ‘extra-controlados’. O controle é possível com todas as doze características.

Os lados mais nobre e mais grosseiro das características do zodíaco
Tomemos quatro constelações como exemplos. O caráter de Touro é prático e persistente, confiável, mas pode 
ser teimoso e fortemente materialista. O caráter de Leão é criativo em seu espírito, com qualidades de liderança, 
mas às vezes também pode ser insistente e arrogante. As características dominantes de Escorpião são a 
determinação e a força silenciosa. O lado emocional desse signo também pode se expressar em orgulho, ciúme
e tendência a guardar rancor. As pessoas com características fortes de Aquário são focadas e originais, mas 
também podem ser caprichosas e, portanto, imprevisíveis. 
Muito mais informações sobre as características das doze constelações podem ser encontradas em qualquer livro 
de astrologia razoavelmente bem fundamentado. Não entraremos em detalhes sobre isso agora. É importante 
lembrar que essas são características muito gerais e que cada indivíduo desenvolveu uma mistura única de traços
diferentes em suas vidas anteriores.
Possíveis classificações
As doze constelações podem ser caracterizadas e classificadas de diferentes maneiras. Já mencionamos
uma classificação no artigo anterior desta série: há seis forças cósmicas fundamentais, cada uma delas 
com dois polos, um mais espiritual e outro mais material. Isso dá um total de doze tipos, que são 
representados pelas doze constelações.
Outra maneira é a seguinte: podemos classificá-las em quatro grupos de três, cada grupo representando
um elemento da natureza. Esses quatro elementos são chamados de ‘fogo’, ‘ar’, ‘água’ e ‘terra’. Com
esses termos, os filósofos antigos não se referiam literalmente ao fogo e ao ar (e assim por diante) que
conhecemos, mas a quatro graus de existência externa, do mais etéreo ao mais material.(3) O caráter 
fogo é o mais etéreo, e o caráter terra é o mais material.
De acordo com os astrólogos ocidentais, as doze constelações também podem ser classificadas de 
acordo com estas três características: (1) inclinadas a provocar mudanças (o que pode ser feito de forma 
ponderada ou muito impensada), (2) inclinadas a trazer estabilidade a uma situação (ou, ao contrário,
permitir que o curso dos acontecimentos se torne rígido) e (3) inclinadas a adaptar as coisas quando 
necessário (o que também pode ser exagerado). Na astrologia moderna, as constelações com a
característica (1) são chamadas de ‘signos cardinais’, as com a característica (2) são chamadas de
‘signos fixos’ e as com a característica (3) são chamadas de ‘signos mutáveis’. Essa divisão tripartite
tem uma certa semelhança com certas divisões tripartidas que conhecemos da Sabedoria Universal,
mas devemos ter cuidado para não igualá-las (veja a nota de rodapé no final desta página).*
Se combinarmos essa classificação com a classificação em quatro elementos, obteremos o seguinte
diagrama:

Elementos cósmicos
Três propriedades, de acordo com a astrologia ocidental

Signos cardinais  Signos fixos  Signos mutávis

FOGO Áries Leão Sagitário

AR Libra Aquário Gêmeos

AQUA Câncer Escorpião Peixes

TERRA Capricórnio Touro Virgem



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 25

As características das doze constelações
É importante enfatizar que essas doze características ou 
forças principais diferentes das constelações são iguais. 
Uma não é boa e a outra não é ruim. Elas são simplesmen-
te diferentes umas das outras.
Quais são suas características? Os nomes das constela-
ções são símbolos que nos dizem algo sobre suas propri-
edades. Vejamos um exemplo: o caráter de Áries é em-
preendedor e corajoso, mas também pode ser impulsivo 
e imprudente. A imagem de um carneiro dando um   
poderoso impulso para frente é reconhecível em nossa 
cultura. Esses nomes são, é claro, mais ou menos vincu-
lados à cultura. Afinal de contas, eles precisam ‘significar 
algo’ para você. 
No passado, alguns desses nomes eram diferentes do que 
são hoje. Na Índia, houve um período em que eram usa-
das dez constelações em vez de doze.(2)

Um ponto muito importante aqui é que cada constela-
ção tem um lado mais nobre e impessoal e, ao mesmo 
tempo, um lado que se origina do interesse próprio e do 
pensamento dogmático. O primeiro produz harmonia e 
o segundo, o oposto, em todos os tipos de formas. As es-
colhas que fazemos em nossos pensamentos e ações     
determinam qual desses dois lados transformamos em 
uma força viva. O quadro ‘Os lados mais nobres e mais 
grosseiros das características do zodíaco’ dá alguns exem-
plos disso.
Qualquer pessoa que leia a estrutura acima e observe o dia-
grama descobrirá rapidamente que essas doze característi-
cas se complementam e que a combinação delas levará a re-
sultados benéficos – tanto dentro de nós mesmos quanto em 
nossas colaborações com os outros. Mesmo que, às vezes, 
esse último aspecto exija muita atenção para nos entender-
mos e nos sintonizarmos uns com os outros. A ponderação 
combinada com a iniciativa (no momento certo) eleva a 
colaboração a um nível superior.
Um exemplo simples e reconhecível de como os quatro ele-
mentos se complementam é o nosso corpo físico: sem a 
matéria sólida de nossos ossos (terra), o sangue e o sistema 
linfático (água), a respiração (ar) e a produção de calor 
(fogo), ele não pode funcionar como um todo saudável.
Há também várias outras classificações das doze constela-
ções, cada uma enfatizando um aspecto diferente. Nos    
livros de astrologia atuais, por exemplo, você encontrará a 
classificação das quatro estações do ano, sendo que cada   
estação (como a primavera, que consiste em Áries, Touro e 
Gêmeos) é um miniciclo em si que sempre começa com um 
signo cardinal (Áries), depois se estabiliza com um signo 

fixo (Touro) e, finalmente, passa por uma transformação 
com um signo mutável (Gêmeos). Mas, como mencionado 
anteriormente, esses artigos não pretendem ser manuais   
astrológicos, mas sim mostrar alguns antecedentes teo-
sóficos.

As características de nosso Ser Solar
O sistema solar inteiro pode ser visto como um grande 
organismo, no qual o Ser Solar desempenha um papel 
central. O Ser Solar é fundamentalmente dúplice, assim 
como todo ser, e é o transmissor ou transformador de  
todas as doze forças que chegam ao nosso sistema solar a 
partir do zodíaco celeste para todos os habitantes do siste-
ma solar.
Como todo ser, o Ser Solar tem seu próprio caráter único. 
O fato de os sóis (estrelas) terem suas próprias caracte-
rísticas é expresso, entre outras coisas, nas diferentes cores 
que eles têm no céu noturno.
Nós, humanos, poderemos perceber muito pouco das   
características específicas de nosso Sol, porque vivemos no 
meio de sua esfera de influência e, portanto, não temos 
base de comparação. Um peixe na água salgada do oceano 
não pode imaginar a água doce do rio.

As características dos planetas sagrados
Em geral, cada ser planetário pode ser visto como uma 
parte indispensável do organismo do sistema solar, com 
uma função exclusiva dentro dele. Por exemplo, cada ser 
planetário desempenha um papel importante ao estimu-
lar e ‘supervisionar’ o nascimento, a construção e o desen-
volvimento de um número específico de outros planetas 
dentro desse sistema. É um de seus ‘pais’ ou ‘guardiões’, 
por assim dizer. 
Os doze planetas que chamamos de ‘planetas sagrados’ são 
todos aqueles que cumprem esse papel paternal em rela-
ção à Terra.(4) Cada um desses planetas sagrados tem suas 
próprias características e cada um deles é o transformador 
de uma das doze influências do Sol para a nossa Terra. 
Essas influências que são transformadas variam desde as 
mais divinas, passando pelas mentais e astrais, até as mais 
materiais.
A tabela abaixo lista os sete planetas sagrados conhecidos 
publicamente. A tabela indica o tipo de influência solar 
que cada um dos sete transmite para nós.(5) Há outros cin-
co planetas sagrados, mas eles não estão listados nessa ta-
bela. Eles são de natureza tão espiritual que mais informa-
ções sobre esses cinco só foram fornecidas em círculos 
esotéricos fechados.



26| Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

 Planeta sagrado
Caráter dominante de sua
influência na Terra
(nome em sânscrito)

O aspecto correspondente do 
pensamento nos seres humanos
(explicação do termo sânscrito)

Júpiter Envelope Áurico (nossa base mais
etérica) Senso de unidade, fonte de compaixão

Mercúrio Buddhi Compreensão, percepção das causas 

Vênus Manas superior Pensamento iluminado por um senso de  
Unidade e compreensão

Saturno Manas inferior Pensamento focado no mundo exterior

Marte Kāma  Força do desejo, o poder de realizar as  
coisas que você quer  

‘Sol’ (substituto de um 
planeta oculto) Prāna Pensamentos focados em nossa vitalidade,  

energia vital; o poder de agir
‘Lua’ (substituto de um
planeta oculto) Linga-śarīra, Sthūla-śarīra Pensamentos que se concentram em nossa 

natureza emocional e física

 subjacentes

Cada planeta irradia todos os tipos de características, desde 
as divinas até as materiais. O que vemos no diagrama é 
apenas a característica que é dominante em termos de sua 
influência na Terra. Essa característica dominante, por 
exemplo, Kíma ou desejo, no caso do planeta Marte, tem 
em si mesma um lado universal e material.(6) Afinal, há  
desejos muito nobres, desejos muito compassivos; e há   
desejos muito orientados para o material, e tudo o que está 
entre eles. Em resumo, não há diferenças éticas de qualida-
de entre os sete planetas sagrados mencionados. Tampou-
co há planetas ‘favoráveis’ e ‘desfavoráveis’, como afirmam 
as colunas astrológicas superficiais (Júpiter seria favorável, 
Saturno seria desfavorável, por exemplo).
Assim como as características de uma ou mais constela-
ções predominam em cada ser humano, também predo-
minam um ou mais planetas sagrados. Sempre que esses 
planetas passam por períodos em nossas vidas em que sua 
influência na Terra é fortalecida, isso terá um efeito sobre 
nós – ainda mais do que sobre os outros. Vamos nos 
aprofundar nesse assunto no próximo artigo.

As características das ‘casas’
De acordo com a astrologia contemporânea, as doze ‘casas’ 
formam uma subdivisão do céu – no mesmo plano que os 
planetas e o Sol – em doze partes no momento em que a 
pessoa nasce. Elas também formam uma espécie de zodía-
co ao redor do indivíduo. O ponto de partida, a primeira 
casa, começa no ponto do horizonte onde os corpos celes-
tes se elevam, conforme visto de nossa própria posição na 
superfície da Terra. Assim, as casas formam um zodíaco 
completo e, portanto, cada planeta está localizado em uma 
casa específica.

A ordem dessas doze casas é fixa, mas onde a primeira 
casa começa e o tamanho de cada segmento (quantos 
graus de largura tem) depende da hora exata e do local de 
nascimento de cada pessoa e, portanto, é diferente para 
cada pessoa.

As doze casas representam doze aspectos de nossa vida 
exterior. Nesse aspecto, o zodíaco das casas mostra uma 
clara correspondência com o zodíaco celestial. Vemos 
aqui que, assim como em cima, embaixo, está em ação: as 
casas refletem o zodíaco celeste nas áreas sociais e pessoais 
da existência humana. Por exemplo, a terceira casa diz 
respeito à nossa rede de contatos com nossos semelhantes 
e, portanto, reflete as características comunicativas da 
constelação de Gêmeos, a terceira constelação; a quarta 
casa diz respeito às nossas circunstâncias domésticas e à 
nossa infância, e isso está fortemente relacionado à cons-
telação de Câncer, a quarta constelação.

Uma descrição 
em inglês das 
doze casas, em 
palavras-chave.(7)



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 27

Se tivermos um mapa astral em que um ou mais planetas 
estejam proeminentes em uma das casas, então essa casa 
desempenha um papel importante em nossa vida, colorida 
pelos planetas que a compõem. Estamos então intensa-
mente envolvidos com ela. Além disso, parece provável 
que os detalhes da descrição das doze casas estejam vincu-
lados à cultura. Afinal de contas, o que experimentamos 
como ‘relacionamentos’ e ‘circunstâncias domésticas’ de-
pende muito de nossa cultura.
Na literatura teosófica que conhecemos, pouco ou nada 
é dito especificamente sobre o círculo de ‘casas’. A expli-
cação da astróloga holandesa Karin Hamaker-Zondag 
contém o seguinte pensamento interessante: podemos 
ver as casas como espelhos de nós mesmos, como projeções 
de traços de caráter dentro de nós mesmos.(8) Do ponto 
de vista teosófico, isso também é lógico. Afinal de contas, 
somos atraídos exatamente pelas situações externas que 
correspondem às nossas próprias características. Tanto o 
amor quanto o ódio, a atração e a repulsa, podem nos 
levar a uma determinada circunstância. Pois somente ali 
podemos ser ‘nós mesmos’ e encontrar os estímulos de 
que precisamos para nosso crescimento interior.
Como o círculo de casas é diferente para cada pessoa – 
depende da hora e do local de nosso nascimento – ele 
também tem uma certa relação com o zodíaco do indiví-
duo. Entretanto, esse último abrange muito mais, ou 
seja, todas as nossas características psicológicas, mentais 
e espirituais.

Os caminhos das influências astrológicas
Por quais rotas cósmicas as influências do zodíaco celeste, 
do Sol e dos planetas sagrados chegam à Terra? Para co-
meçar, as expressões ‘rotas cósmicas’ e ‘caminhos’ foram 

escolhidas deliberadamente, porque de fato existem canais 
específicos de conexão, rotas, ‘linhas de comunicação’ en-
tre todos os corpos celestes, que garantem que o todo fun-
cione adequadamente. Tudo no cosmos acontece de for-
ma legal e estruturada. As influências cósmicas chegam até 
nós por meio de circulações específicas no cosmos. Esses 
canais de conexão existem entre as próprias estrelas, entre 
o Sol e os planetas (como as erupções solares que vemos 
como as luzes do norte e do sul), entre os próprios plane-
tas e também dentro de cada planeta.(9) Em nossa esfera 
externa, a Terra, esses canais de conexão assumem a forma 
de correntes eletromagnéticas, correntes de vento, rios, 
correntes oceânicas e similares.
O cosmos é um grande organismo, e nosso corpo físico é 
um pequeno reflexo dele. E assim como nosso corpo físico 
tem veias, vias nervosas, vias linfáticas e similares, que   
conectam cada órgão a todos os outros órgãos e garantem 
um fluxo contínuo de entrada e saída de substâncias, o 
mesmo acontece em todos os níveis da Terra, do sistema 
solar e da galáxia. Ao fazer isso, devemos sempre lembrar 
que estamos falando de fluxos de seres, porque todas as coi-
sas são animadas. Por meio da rede de canais cósmicos, 
cada ser é constantemente atraído para os lugares especiais 
com os quais está relacionado, que são de natureza seme-
lhante à do próprio ser.
Se quisermos formar uma imagem de como as influências 
cósmicas chegam até nós, devemos primeiro perceber que 
o cosmos é estruturado hierarquicamente. Especificamen-
te: dentro da esfera de influência do ser da Via Láctea,  
vivem bilhões de seres solares; dentro da esfera desse ser 
solar, vive um grupo de seres planetários, que também 
exercem uma influência muito forte uns sobre os outros. E 
dentro da esfera de influência de um planeta vivem muitos 
seres, incluindo seres minerais, seres vegetais, seres ani-
mais, seres humanos e seres divinos. E cada ser é, de fato, 
também estruturado hierarquicamente; em suma, você 
pode estender o princípio infinitamente para o menor e de 
volta para o maior.

O fluxo de sabedoria em todas as camadas da 
hierarquia
Como cada ser é uma expressão do ilimitado, ele carrega 
dentro de si todos os níveis possíveis de consciência e ha-
bilidades. Em princípio, portanto, ele pode entrar em 
ressonância com todas as influências, mesmo que elas se 
originem de seres muito universais. É claro, somente se 
ele tiver se tornado adequado para isso. Tudo gira em 
torno da ressonância: o ser se desenvolveu de tal forma 

A Lua tem um efeito físico poderoso sobre as marés. Mas a sua 
influência geral é emocional: podemos aprender a controlá-la.



28 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

que pode entrar em ressonância com a influência de uma 
determinada ‘frequência’?
Esse é o princípio. Mas a natureza das influências dos se-
res que formam as diferentes camadas do cosmos hierár-
quico varia muito. Quanto mais espiritual for esse ser em 
relação a nós, mais experimentamos sua influência como 
um ‘fundamento abrangente’, como puramente baseada 
em princípios e universal.(10)

Esse princípio pode ser encontrado em toda parte em 
nossa sociedade. Para dar um exemplo: em 1948, as Na-
ções Unidas aprovaram a Declaração Universal dos Direi-
tos Humanos (DUDH) como base para suas ações inter-
nacionais e nacionais. Vários princípios da DUDH foram 
consagrados nas constituições de muitos países e, em par-
te, traduzidos em leis, regras e procedimentos mais con-
cretos, com cada país dando sua própria ênfase. Depois, 
há as autoridades provinciais e municipais que dão forma 
concreta a essas leis. Portanto, aqui vemos três níveis, do 
fundamental-geral ao concreto-focado. Todo cidadão 
pode experimentar a influência e o poder inspirador da 
DUDH, das leis nacionais e de suas traduções locais.
Se a alta gerência de uma empresa conseguir criar uma 
atmosfera geral de cooperação mútua, dando ela mesma 
o exemplo, isso terá uma influência inspiradora geral. Ao 
mesmo tempo, os departamentos moldarão essa coopera-
ção à sua própria maneira por meio de acordos de traba-
lho. Ou, outro exemplo: as instruções gerais do diretor de 
uma escola com alunos de 4 a 12 anos são ‘traduzidas’ por 

cada professor de uma classe específica para o nível daque-
la classe.
Em nosso sistema solar, vemos este princípio funcionar 
de acordo com o esquema acima.
Todos os seres que se conscientizaram de sua posição e 
tarefa no fluxo de sabedoria do ‘alto’ para o ‘baixo’ tenta-
rão desenvolver sua própria consciência de tal forma que 
se tornem elos confiáveis e puros nesse fluxo. Nós, seres 
humanos, também podemos chegar a essa compreensão 
explorando as percepções da Sabedoria Universal. É uma 
ideia grandiosa e espiritualmente estimulante a de que 
nós, humanos, que parecemos tão pequenos em compara-
ção com os seres cósmicos, também somos elos indispen-
sáveis nessa grande Unidade.

Uma mistura sem limites
Quando pensamos nisso, começamos a ver que a Astro-
logia original, baseada na Sabedoria Universal, não é algo 
que se possa aprender em poucos cursos. A interação 
contínua dos seres cósmicos, que também passam por 
inúmeros ciclos de crescimento menores e maiores (pen-
se, por exemplo, no ciclo de manchas solares no Sol), 
produz um padrão muito complexo e dinâmico de com-
binações de caracteres que nos afetam como seres huma-
nos. Há uma mistura complexa de influências mais ge-
rais-fundamentais e mais específicas-concretas.
Nas palavras de H.P. Blavatsky:(11)

Protagonistas astrológicos Os diferentes níveis de influência

1. O zodíaco celeste As constelações do zodíaco celeste exercem uma influência
geral forte e dinâmica em todo o sistema solar.

2. O Ser Solar com seu próprio zodíaco

Os doze polos do zodíaco solar ressoam mais ou menos com as   

3. Os ‘planetas sagrados’, cada um com
seu próprio zodíaco

específico de um dos doze tipos de influências solares para o

4. Os ser Terra com  seu próprio zodíaco
As várias influências cósmicas (pontos 1 a 3) ressoam com os
doze polos do zodíaco terrestre.

5. O ser humano individual com seu 
Próprio zodíaco

Nós, seres humanos, ressoamos mais ou menos com todas essas
 influências cósmicas (pontos 1 a 4), dependendo de nossas próprias 
características (nosso zodíaco individual). As influências dos  
zodíacos superiores encontram seu reflexo pessoal e social no
‘zodíaco da casa’, que é diferente para cada ser humano.

doze constelações do zodíaco celeste: eles atuam como um ‘filtro  
de cores’ para as influências do zodíaco celeste. As influências do
próprio Sol fluem por todo o sistema solar.
Cada um dos doze planetas sagrados é o transmissor e filtro

planeta Terra. Cada planeta sagrado também entra em ressonância
com uma das doze constelações em particular.



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 29

... Há apenas sete planetas (que estão especificamente 
conectados à Terra) e doze constelações, mas as 
combinações possíveis de seus aspectos são inumeráveis. 
Como cada planeta pode ter doze aspectos diferentes em 
relação a cada um dos outros, suas combinações devem ser 
quase infinitas; na verdade, tão infinitas quanto as 
capacidades espirituais, psíquicas, mentais e físicas das 
inúmeras variedades do genus homo [humanidade; ed.],  
cada variedade nascida sob um dos sete planetas e uma das 
inúmeras combinações planetárias mencionadas acima.

Como usamos as (diversas) influências 
cósmicas?
Podemos comparar nossa natureza humana composta a 
uma harpa: em princípio, podemos entrar em ressonância 
com todo tipo de influência que nos cerca, desde que te-
nhamos ativado as cordas correspondentes no passado.
O que isso significa? Significa que nossas ‘cordas’ espiritu-
ais (ou seja, nossas partes mais íntimas) são capazes de re-
ceber influências cósmicas de natureza espiritual. Isso in-
clui os aspectos espirituais do zodíaco celestial, do Sol, dos 
planetas e do planeta Terra. Nossas partes mentais podem 
captar as frequências de vibração mental de todas essas in-
fluências celestes, e as partes mais psíquicas e emocionais 
de nós vivenciam os lados emocionais do zodíaco, do Sol 
e dos planetas.
Toda influência é uma força cósmica neutra que pode ser 
usada para o benefício de todos os seres vivos ou para o 
interesse próprio. O que fazemos com nossas ‘oportunida-
des cósmicas’ é sempre uma escolha livre.

1. G. de Purucker, Esoteric Teachings [Ensinamentos Esotéricos], 
Volume IV. ‘Galáxias e sistemas solares: sua gênese, estrutura 
e destino’. Capítulo: ‘Constellations and the signs of the 
zodiac’, [‘Constelações e os signos do zodíaco’]. San Diego, 
Califórnia, Point Loma Publications, 1987, p. 39-43; ou: 
Haia, Holanda, I.S.I.S. Foundation, 2015, p. 65-70.

2. T. Subba Row, Esoteric Writings [Escritos Esotéricos]. Adyar, 
Madras, Índia, The Theosophical Publishing House, 1980, 
p. 5, nota de rodapé 1.

3. G. de Purucker, Fundamentos da Filosofia Esotérica. p. 366-367, 
https://blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-purucker/

4. Ver ref. 3.
5. H.P. Blavatsky, Collected Writings. Volume XII. E.S. 

Instruction No. I, Diagrama II. Wheaton, Illinois, The 
Theosophical Publishing House, 1980, entre as p. 532 e 
533. Na parte superior do diagrama II, Blavatsky diz o 
seguinte sobre Etman: ‘Etman (...) não corresponde a um 
planeta visível, pois flui do Sol Espiritual’.

6. W.Q. Judge, The Ocean of Theosophy [O Oceano da Teosofia]. 
Pasadena, Califórnia, Theosophical University Press, p. 53.

7. Fonte: https://www.crystalcave.nl/spirituele-encyclopedie/
sterrenbeelden/de-huizen-in-de-astrologie/.

8. Karen M. Hamaker-Zondag, Aard en achtergrond van de 
huizen. De astrologische duiding, deel 3 [Características e 
antecedentes das casas]. Amsterdã, Schors Uitgeverijen, 1981, 
4ª edição, p. 1-7.

9. Ver a ref. 1, capítulo: ‘Occult Physiological Structure of the 
Solar System’ [Estrutura fisiológica oculta do sistema solar]. 
Edição de 1987, p. 60-65; edição de 2015, p. 93-100.

10. Ver a ref. 1, capítulo: ‘The Auric Egg: Cósmico e 
Microcósmico’. Edição de 1987, p. 51; edição de 2015, p. 81.

11. H.P. Blavatsky, A Doutrina Secreta. Volume 1. Muitas 
edições, p. 573 nota de rodapé (edição original em inglês).

Referências

Nosso próximo ar�go desta série abordará a 
questão: o que se pode aprender com um mapa 
astral? Por que nascemos em um determinado 
momento e lugar? E: como devemos entender 
os ramos da horoscopa que lidam com as 
mudanças cíclicas que ocorrem durante nossa 
encarnação atual?



Pensamentos-chave

» Aja por necessidade de 
restaurar a harmonia.

» Proteste contra os abusos, 
não contra os indivíduos.

» Ame a todos, não odeie 
ninguém.

» Um só pensamento 
compassivo contribui para um 
melhor clima de pensamento.

» Dê o bom exemplo, de 
acordo com o seu ideal.

 30 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

Rob Goor

A compaixão como  
motivo para a ação
No mundo turbulento de hoje, há protestos e ações diárias contra toda a 
violência e abusos. O que motiva o ativista e o que ele pode fazer para 
contribuir para um mundo melhor?

Não precisamos enumerar todas as 
injustiças do mundo para perceber 
que ainda temos muito trabalho a  
realizar no caminho para uma socie-
dade pacífica, justa e harmoniosa. 
Todas as formas de violência contra 
as pessoas e a natureza, todas as for-
mas de injustiça, todos os mal-
entendidos e negligências: muitas 
pessoas ficam desanimadas com isso. 
No entanto, muitas também se rebe-
lam contra isso, resistindo de uma 
forma ou de outra e recusando-se a 
assumir uma postura passiva.
Embora o mundo esteja passando 
por tempos muito turbulentos, isso 
também é o que a história nos ensina: 
muitas mudanças importantes não 
ocorrem de forma harmoniosa, mas 
sim em processos dramáticos. Essa é 
uma observação que certamente não 
deve nos desanimar. Qualquer pes-
soa que queira trabalhar por um 
mundo melhor tem o fogo de um 
ativista queimando dentro de si em 
algum lugar.
No entanto, nem todos os protestos 
têm objetivos pacíficos, justos e har-
moniosos. O que motiva manifestan-
tes e ativistas? Até que ponto isso é do 
interesse público ou mais para ganho 
pessoal? E qual é a natureza de sua 
ação? As manifestações vêm em to-
das as formas e tamanhos. O fogo do 

ativismo pode se acender em qual-
quer pessoa, desde o idealista pa-
cífico até o egoísta fanático que age 
por seu ‘ideal’ limitado.
O idealista pacífico tem todo o direi-
to de se manifestar quando age por 
um mundo melhor. Mas construir 
um ideal pacífico e universal de um 
mundo melhor não é tão simples. En-
volve construir uma visão de vida na 
qual você não pode evitar as grandes 
questões da vida. Porque esse ideal 
pacífico não se refere apenas a uma 
sociedade harmoniosa, a como as coi-
sas podem ser feitas, mas também à 
totalidade, ao planeta com todos os 
seus habitantes. Sobre valores univer-
sais, sobre as leis da Natureza, sobre a 
compaixão como nota dominante da 
vida. Nada menos do que isso. 
O idealista pacífico que age a partir de 
uma visão universal da vida baseia sua 
inspiração nas ideias básicas que po-
demos resumir em poucas palavras da 
Teosofia:
Tudo vive, toda a vida é Una. To-
dos os seres estão conectados na Fra-
ternidade universal. Todos os seres 
são UM e crescem apenas através da 
interação uns com os outros.(1)

Restaurando a harmonia
Esses pensamentos são baseados na 
consciência que está por trás de 



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 31

tudo. Podemos incorporar esses pensamentos à nossa 
existência se apelarmos para nossa natureza superior, 
para nosso núcleo universal que compartilhamos com 
tudo. O manifestante contra a guerra, a opressão ou a 
injustiça pode achar essas ideias básicas um tanto distan-
tes, mas quando ele considera que está essencialmente 
manifestando-se a favor da paz, liberdade e justiça – com 
base na igualdade – essa imagem se torna muito mais cla-
ra. Da mesma forma, quem protesta contra a indústria 
poluidora está agindo em favor da preservação de um am-
biente saudável. 
A palavra ‘protesto’ também tem um significado positivo 
em sua origem. Ela vem do latim pro (para, adiante) e 
testare (confirmar, tornar algo claro). Portanto, com um 
protesto, você está essencialmente dizendo como o mun-
do poderia ser.
Na verdade, manifestantes pacíficos respondem a contra-
dições e distúrbios de equilíbrio que surgiram. A lei 
kármica de causa e efeito nos ensina que a solução defi-
nitiva está em restaurar a harmonia. Portanto, devemos 
sempre agir com a consciência da necessidade de restau-
rar a harmonia.
 Cooperar para restaurar a harmonia é essencialmente  
cooperar com a lei kármica, que sempre visa restaurar o 
equilíbrio. No entanto, muitas vezes ainda não somos  
capazes de formar uma imagem da harmonia universal.  
Por harmonia, entendemos uma situação em que todos 
no mundo podem dar sua própria contribuição para o 
todo e recebem os meios para fazê-lo. Mas quando o ego-
ísmo e a busca do interesse próprio perturbam esse estado 
ideal, surgem a injustiça, a agressão e até mesmo a guerra. 
Devemos, portanto, retornar a esse estado de justiça.
Se olharmos para o que é bom para o interesse geral e 
maior de todos os seres vivos (ou seja, tudo!), também 
podemos ver com muito mais clareza o que não é bom e, 
portanto, o que devemos combater, evitar ou melhorar.
Restaurar a harmonia sempre começa com nossos pensa-
mentos. Os pensamentos formam a base de todas as nos-
sas ações. Quando as pessoas aprendem a descobrir por 
si mesmas que existe unidade na Natureza e que, portan-
to, estamos todos conectados em uma Fraternidade uni-
versal, estabelece-se a base para uma grande mudança de 
mentalidade. Isso dá origem a uma paz duradoura e à res-
tauração da harmonia. É por isso que é tão importante 
agir com base em uma visão universal da vida e destacar 
as causas mais profundas dos abusos. Assim, as pessoas 
podem chegar a insights mais profundos e pensamentos 
mais pacíficos por conta própria. 

Dessa forma, a centelha acesa da disposição para agir 
pode servir à humanidade. ‘A razão pela qual nos 
levantamos é que podemos imaginar como seria um 
mundo melhor’, diz o historiador holandês Lodewijk 
van Oord, referindo-se a isso como uma forma aplicada 
de uma imagem ideal.
Para Mahatma Gandhi, ativista indiano pela paz da pri-
meira metade do século passado, a centelha é simples-
mente um senso de dever:  

Na minha humilde opinião, não cooperar com o mal é um 
dever tão importante quanto cooperar com o bem.(2) 

Gandhi foi um grande defensor da resistência não violen-
ta, ahimsa, e da adesão à verdade, satyagraha. Ele demons-
trou que é possível resistir à injustiça e à opressão sem  
violência e sem ódio. Resistência em grande escala, tam-
bém, sem perturbar a vida social. Um exemplo bem co-
nhecido disso é a Marcha do Sal de 1930, quando ele 
desafiou o monopólio do governo britânico sobre a pro-
dução de sal como um ato de resistência contra o domí-
nio britânico. Gandhi caminhou mais de 300 quilôme-
tros até o mar para extrair simbolicamente um punhado 
de sal, junto com milhares de seguidores. Uma ação não 
violenta por amor à verdade e à justiça. Se conectarmos 
esse amor universal com o pensamento de unidade da 
Teosofia, compreenderemos por que restaurar a harmo-
nia levará a um mundo melhor. O amor é o cimento do 
universo, ensina-nos Gottfried de Purucker. Portanto: 
não odeie ninguém, pois todos nós estamos conectados.

Proteste contra os abusos, não contra os 
indivíduos
Felizmente, também existem exemplos de resistência não 
violenta e protestos pacíficos em nossa época. Mais sobre 
isso posteriormente. No entanto, como mencionado, as 
manifestações assumem diversas formas e tamanhos. Em 
nosso mundo conturbado, as pessoas frequentemente 
atribuem um significado pessoal à violência e à injustiça. 
Alguns nomes representam a causa do desastre global 
para elas. Ora, o papel prejudicial de certas figuras no  
cenário mundial certamente não pode ser negado, mas 
uma acusação pessoal ignora um clima de pensamento 
em que uma massa de pessoas pode permitir a ascensão 
de uma figura ditatorial, ou mesmo alimentá-la, como 
um expoente de seus pensamentos negativos. O próprio 
ditador está preso na negatividade, na miopia e no egoís-
mo; dirigir-se a ele pessoalmente faz pouco sentido. Um 



32 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

clima de pensamento impessoal é a melhor arma contra 
o veneno do pensamento de ódio e retaliação.(3)

Emoções como medo e ódio podem envenenar o clima 
geral de pensamento mais do que muitas vezes percebe-
mos. Os pensamentos são seres vivos. Precisamente 
quando não controlamos conscientemente o nosso pen-
samento, os pensamentos negativos podem controlar-
nos sem que os afastemos ativamente. Barend Voorham 
escreveu recentemente extensivamente sobre os processos 
envolvidos em seu artigo ‘O clima de pensamento’.(4)

No entanto, não são apenas os pensamentos negativos que 
podem se espalhar como um vírus entre grandes grupos de 
pessoas. Pensamentos positivos também podem fazer isso. 
Um único pensamento compassivo contribui para um 
melhor clima de pensamento. Qualquer pessoa com um 
ideal pacífico – por mais incompleto que seja – pode usar 
seus pensamentos para captar e ativar sinais positivos.
Dessa forma, o plano para uma manifestação pacífica 
pode de repente se transformar em uma explosão massiva 
de pensamentos positivos. Em 2025, uma ação pacífica 
chamada ‘Linha Vermelha’ foi organizada três vezes na 
Holanda, pedindo ao governo que se posicionasse contra 
a violência excessiva na Faixa de Gaza. Pouco antes da 
primeira ação, a organização esperava 2.000 participan-
tes, mas 100.000 compareceram. Alguns meses depois, 
cerca de 250.000 pessoas participaram da terceira ação 
em um protesto digno. Em muitos cidades ao redor do 
mundo, as pessoas também foram às ruas para traçar 
uma Linha Vermelha contra a guerra em Gaza. 
Tudo transcorreu de forma muito pacífica. Houve alguns 
protestos fanáticos e mais direcionados pessoalmente, 
mas as manifestações exalavam um apelo unificado pela 
paz e pela justiça.

O motivo e os meios
Agir por um mundo melhor é, naturalmente, uma ques-
tão de motivação. Por que estamos fazendo isso? De 
onde vem a centelha que acende a chama da ação? A res-
posta está em nosso núcleo espiritual, que compartilha-
mos uns com os outros. Todos os seres estão conectados 
em uma Fraternidade universal. Só crescemos através da 
interação uns com os outros, como formulamos nas idei-
as básicas. É por isso que a compaixão, como essência do 
nosso pensamento e ação, é tão importante. A compai-
xão deve ser sempre a motivação para a ação. 
Isso levanta a questão de quais meios estão disponíveis para 
ativistas pacíficos. Como podemos agir de forma pacífica?
Há países onde as pessoas têm liberdade para se manifestar,

um direito que é justamente muito valorizado. É uma 
extensão da liberdade de expressão. Mas organizações 
como a Anistia Internacional vêm apontando há décadas 
que essa liberdade não existe, ou quase não existe, em 
muitos lugares do mundo. É por isso que é tão importan-
te que as pessoas em um país livre façam suas vozes serem 
ouvidas em nome das pessoas em ambientes onde elas 
não podem fazê-lo. 
Há muitas maneiras de trabalhar por um mundo melhor 
em um país livre. Isso também é uma forma de ativismo, 
sem que percebamos. Por exemplo, temos liberdade de 
imprensa. A mídia recebe muitas críticas, mas ainda há 
espaço para o jornalismo objetivo, no qual os abusos po-
dem ser expostos. Na arte e na cultura, há muito espaço 
para vozes socialmente críticas. Pensadores perspicazes, 
mas justos e pacíficos, podem encontrar uma plataforma 
para expressar suas opiniões. Temos o direito de votar 
para escolher conscientemente pessoas que desejam e po-
dem moldar ainda mais nossos ideais.
Em suma, se temos uma imagem clara de uma sociedade 
ideal em mente, também podemos promovê-la. Pode-
mos desafiar e incentivar outras pessoas a fazer algo a res-
peito. Essa é uma forma de assistência que ajuda a deter-
minar a qualidade de nossa sociedade. Demonstre como 
as coisas podem ser melhoradas e destaque exemplos de 
todas as melhorias que já foram alcançadas. Imagens do 
que está indo bem podem, em última análise, ser muito 
mais poderosas do que imagens do que não está indo 
bem. A centelha da vontade de agir também acende a 
centelha do entusiasmo.
Dessa forma, podemos melhorar o clima de pensamento 
e combater a injustiça e a violência em todo o mundo. 
Essa também é a mensagem para os políticos. Devemos 
dar o bom exemplo, então também teremos o direito de 
agir. Não nos desanimemos! A compaixão não é apenas o 
nosso melhor motivo, mas também o nosso melhor meio.

Referências
1. Ver Lúcifer, o Portador da Luz, Especial Paz, no. 3/4, 

Setembro 2022, o artigo Impulsos de paz a partir das leis 
Universais, p. 84-87

2. Mahatma Gandhi, Richard Attenborough, The Words of 
Gandhi [As Palavras de Gandhi], capítulo 2. HarperCollins 
Publishers Inc 1982.

3. Ver ref. 1, os artigos: Proteção contra o descontentamento, a 
divisão e o ódio e Consciência e: Não-violência, armas da 
força moral, p. 107-125

4. Barend Voorham, O clima do pensamento – A galeria de 
imagens cósmicas e individuais, artigo em in Lúcifer, o 
Portador da Luz, no. 4, Outubro 2025, p. 134-140.



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 33

Perguntas e respostas
Consciência animal

Pelo que aprendi com os ensinamentos 
teosóficos, todos os seres são mônadas 
e estão em diferentes estágios de desen-
volvimento. Além disso, entendo que 
todos os seres evoluem, crescem em 
consciência. Os animais podem então 
se tornar humanos?

Resposta
Claro que podem. Mas deixa eu explicar 
isso com mais detalhes, senão pode rolar 
algum mal-entendido. Você está certo 
ao dizer que todos os seres são mônadas; 
ou seja, eles são essencialmente 
consciência ilimitada. E, de fato, eles se 
desen-volveram até um certo nível. E 
esse desenvolvimento precisa de um ve-
ículo, um corpo. O veículo corresponde 
totalmente ao estágio de consciência em 
que essa mônada se encontra. Portanto, 
uma mônada que desenvolve sua 
consciência animal só pode se 
manifestar em um corpo animal. E, 
claro, você pode especializar ainda mais 
isso: a consciência de um urso só pode 
se manifestar no corpo de um urso. 
Por que estou enfatizando isso? Porque 
não é que o corpo de um animal – um 
cachorro ou um gato, por exemplo – se 
transforme em um corpo humano. Não 
é esse o caso. É a consciência de um 
animal que, em um determinado ponto 
da evolução animal, se desenvolveu 
tanto que não tem mais nada a aprender 
no reino animal. Ela levou a parte animal 
da mônada à perfeição. Ela completou a 
classe do reino animal e agora está 
passando para a próxima classe: o reino 
humano. Então, ela formará, a partir de 
si mesma, um novo corpo que se adapta 
à sua nova fase evolutiva.

Pergunta
Existem animais que já alcançaram 
esse estágio? Animais que podem 
passar para o reino humano?

Resposta
Não, isso não é possível. A natureza 
tem uma ordem. Existem grandes 
ciclos na natureza, e é necessário es-
tar no ciclo ‘adequado’. Para expli-
car isso completamente, teríamos 
que explicar o gigantesco processo 
evolutivo de todos os dez reinos da 
natureza – desde os seres elementais 
até os deuses. Mas vamos resumir. A 
evolução dos humanos e dos ani-
mais – e, aliás, dos outros reinos da 
natureza – está intimamente   ligada 
ao planeta Terra em que vivemos, 
sim, do qual fazemos parte. Um pla-
neta também é um ser vivo. E du-
rante o longo ciclo de vida do plane-
ta, que é de cerca de quatro bilhões 
de anos, as mônadas em um deter-
minado reino da natureza podem se 
desenvolver a tal ponto que alcan-
çam o topo do reino ao qual perten-
cem. No entanto, isso não acontece 
automaticamente. Depende sempre 
dos esforços do próprio ser. Assim, 
nesta existência do planeta, pode-
mos nos tornar homens-deuses, se-
res humanos perfeitos; e os animais 
podem se tornar consciências ani-
mais perfeitas. Então, o planeta 
morre e todos os seres pertencentes 
a esse planeta desfrutam de um lon-
go período de descanso. Na próxi-
ma renascimento da consciência 
planetária, essas consciências ani-
mais perfeitas podem se desenvolver 
ainda mais, mas então no reino hu-
mano.

Pergunta
Quais animais são os mais desenvolvi-
dos e, portanto, os mais próximos dos 
humanos?

Resposta
Isso é difícil de determinar, porque 
mesmo dentro de uma única espécie, 
os cães, por exemplo, existem dife-
renças individuais. Não existem duas 
criaturas iguais. Com base na Teoso-
fia e no que sabemos sobre o com-
portamento animal, entendo que os 
mamíferos são os mais próximos dos 
humanos. Entre os mamíferos, ve-
mos o cuidado mais desenvolvido 
com os filhotes, comunicação ver-
sátil, muitas vezes uma vida social 
rica e uma capacidade relativamente 
alta de resolver problemas.
Se voltarmos à história distante do 
planeta Terra, parece que a evolução 
dos mamíferos correu paralela à dos 
humanos por muito tempo. Tam-
bém vemos que eles se parecem fisi-
camente com os humanos. No en-
tanto, não cometa o erro de chamar 
os humanos de mamíferos, porqu na 
Teosofia, nunca é o corpo, mas sem-
pre a consciência que é o fator deter-
minante para indicar a qual  reino um 
ser pertence. Portanto, embora o ser 
humano seja fisicamente um mamí-
fero, ele pertence ao reino humano, 
porque desenvolveu o pensamento e 
a autoconsciência associada, o que os 
animais ainda não fizeram. Além dis-
so, acho que os animais de estimação 
e os macacos são os mais próximos 
dos humanos. Aparentemente, os ga-
tos procuraram os humanos por con-
ta própria, embora tenhamos criado 



34 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

as condições às quais os gatos são 
instintivamente atraídos.
Os golfinhos também procuram os 
humanos; eles têm muito interesse 
no que as pessoas fazem. Os cães 
também foram criados pelos huma-
nos de uma certa maneira. Isso pode 
ter várias implicações para a própria 
evolução deles. Entre os insetos, as 
abelhas são bem avançadas. Os ma-
cacos também são bem próximos 
dos humanos. Tem uma história  
interessante relacionada a isso, 
como você pode ler em A Doutrina 
Secreta, de H.P. Blavatsky. 

Existe algo como
inteligência animal?

Resposta
A questão é como você define ‘inteligên-
cia’. Se você a vê como a capacidade de 
desenvolver ideias de forma autoconsci-
ente e encontrar mentalmente soluções 
para os desafios da vida externa, então 
devemos concluir que os animais não 
têm isso. Mas eles definitivamente têm 
um tipo de ‘intelecto’ em seu nível 
animal de consciência. Existem inúme-
ros exemplos disso na natureza. Não 
apenas entre animais altamente desen-
volvidos, mas até mesmo, em certa 
medida, entre animais unicelulares. Os 
animais ainda não desenvolveram 
autoconsciência. No entanto, alguns 
experimentos foram realizados com 
espelhos, que mostram que alguns 
mamíferos – e, aliás, algumas aves – se 
reconhecem no espelho. No entanto, 
isso significa apenas que os animais 
reconhecem seus próprios corpos. Mas 
será que eles reconhecem sua consciên-
cia como um ‘eu’ independente? Não, 
os animais não conseguem pensar sobre 
si mesmos ou avaliar suas ações. 
Você pode entender a inteligência 
como a capacidade geral de aprender. 

E os animais certamente podem fazer 
isso, às vezes até muito rapidamente. 
Testes de laboratório foram feitos com 
ratos. Em uma gaiola, havia comparti-
mentos com portas atrás das quais um 
pedaço de queijo estava escondido. Os 
ratos descobriram rapidamente qual 
porta tinha queijo atrás e qual não     
tinha. Eles aprenderam isso através da 
experiência, não através da atividade 
mental. 
As abelhas operárias têm uma divisão 
de tarefas que funciona muito bem na 
colmeia, mas elas não fazem um crono-
grama de trabalho todas as manhãs que 
diga a cada abelha o que ela deve fazer 
naquele dia. Os animais também não 
conseguem explicar a outro animal por 
que fazem algo. No entanto, eles po-
dem dar o exemplo uns para os outros.
Um castor rói árvores e galhos com seus 
dentes afiados, que depois usa para cons-
truir uma represa, bloqueando o fluxo 
de um riacho. Isso eleva o nível da água, 
permitindo que ele proteja a entrada de 
sua toca, que fica debaixo d'água, dos 
predadores. Um exemplo magnífico de 
habilidade e ação proposital, mas sem 
que os castores frequentem cursos onde 
aprendem os melhores métodos.

Pergunta
Há muita variedade no reino animal. 
Se considerarmos apenas os mamífe-

ros, há ratos que pesam alguns gramas 
e baleias que pesam toneladas. Por que 
não existe essa variação no reino hu-
mano?

Resposta
A resposta pode ser encontrada na 
enorme jornada evolutiva de todas os 
seres do planeta Terra. A vida útil do 
planeta é de mais de quatro bilhões de 
anos. Nas primeiras fases evolutivas 
importantes, os corpos foram constru-
ídos. Na fase inicial, esses corpos eram 
relativamente etéreos em sua substân-
cia. Esses primeiros protótipos foram 
se solidificando aos poucos e deram 
origem a inúmeras variações físicas. 
No reino animal, rola uma evolução 
material em direção à especialização. 
Nos ciclos anteriores, os humanos 
também tinham um veículo bem dife-
rente – muito mais etéreo e maior – do 
que o atual.
No entanto, na humanidade, pouco 
antes da metade do ciclo de vida do 
planeta, a evolução material ou veicu-
lar mudou para a evolução mental e 
espiritual. O corpo se tornou menos 
importante. Vemos uma enorme vari-
edade de caracteres, diferenças espiri-
tuais, mentais e psicológicas entre os 
humanos, mas seus corpos são os mes-
mos – exceto por pequenas variações. 
Os animais não deram essa ‘guinada’ 



Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026 | 35

porque seu pensamento não se desen-
volveu. Eles continuaram focados no 
desenvolvimento de habilidades físicas 
especiais. Continuaram se especializan-
do. Daí a enorme variedade de corpos.

Pergunta
Muitos animais foram extintos. Por 
que isso aconteceu?

Resposta
Pode ser que um determinado veículo 
não fosse mais adequado. As mônadas 
o deixaram para trás e se encarnaram 
em um veículo mais adequado para a 
consciência em uma fase mais avança-
da de seu crescimento. Esse é um pro-
cesso natural. Lembre-se de que a 
consciência nunca pode morrer. É 
sempre o veículo que morre. 
Agora, os seres humanos às vezes de-
sempenharam um papel não tão bom. 
Alguns animais foram extintos devido 
à ganância humana ou à falta de res-
ponsabilidade. Isso pode ser devido à 
caça excessiva ou porque destruímos o 
habitat dos animais e o usamos para 
nós mesmos. Ao fazer isso, criamos 
uma barreira para as consciências ani-
mais que habitavam esses corpos ex-
tintos. Sem essas intervenções, essas 
espécies teriam existido por muito 
mais tempo. Do ponto de vista kármi-
co, estamos em dívida com esses ani-
mais e um dia teremos que reparar a 
injustiça que cometemos contra eles.

Pergunta
Tenho a impressão de que apenas ani-
mais bonitos estão se extinguindo. 
Pandas ou certas espécies de beija-flo-
res. Mas ratos e corvos são abundan-
tes. Isso está correto?

Resposta
O que você considera bonito é uma 
questão de gosto pessoal. Mas o que é 
verdade – e talvez seja isso que você está 

querendo dizer – é que animais alta-
mente especializados têm muito menos 
chances de sobrevivência em compara-
ção com espécies que são menos depen-
dentes de fontes específicas de alimento 
ou habitats. 
Você mencionou os pandas. São ani-
mais altamente especializados e idios-
sincráticos. Eles só comem um certo 
tipo de bambu e, se não tiver, simples-
mente não comem. Então, eles só dor-
mem. Também parece ser o caso de que 
eles têm muita dificuldade para acasalar. 
Não só em zoológicos, mas também na 
natureza. A fêmea só é fértil por um cur-
to período de tempo e, se o macho não 
estiver disposto – o que parece aconte-
cer com frequência – eles têm que espe-
rar mais um ano. A especialização leva à 
estagnação e, por fim, à extinção.
Por outro lado, veja os ratos ou corvos 
– os exemplos que você mencionou – 
eles são mamíferos e pássaros muito 
universais. Isso pode parecer estranho, 
mas eles se sentem em casa em qual-
quer lugar, têm uma grande capacidade 
de adaptação, comem qualquer coisa, 
não são exigentes quanto ao local onde 
constroem seus ninhos e, além disso, 
são muito ‘inteligentes’. 
É como acontece com os humanos: se 
você se especializa muito em uma dire-
ção e negligencia todos os outros aspec-
tos do ser humano, isso acabará levan-
do a um retrocesso na grande evolução.

Pergunta
Você falou dos animais como nossos ir-
mãos mais novos. O que exatamente 
você quer dizer com isso?

Resposta
Eles são nossos irmãos mais novos. Eles 
vêm da mesma fonte universal que nós. 
A única diferença entre nós e os ani-
mais é que somos um pouco mais     
desenvolvidos em nossa consciência. 
Mas a origem deles, o seu âmago mais 
profundo, é tão ilimitado quanto o 
nosso, todos nós somos mônadas.
É por isso que devemos estar muito 
mais conscientes da nossa responsabili-
dade para com nossos irmãos mais    
novos. Como muitas vezes os tratamos 
com crueldade. Veja a pecuária indus-
trial, a caça, como destruímos o habitat 
deles por nossa ganância. Por outro 
lado, mutilamos nossos animais de esti-
mação, mimando-os e criando-os de 
uma certa maneira que achamos fofa 
ou engraçada. 
Se realmente respeitamos os animais, 
então lhes damos espaço para serem 
eles mesmos e, dessa forma, desenvol-
verem ainda mais sua consciência     
animal. Nesse aspecto, a humanidade 
ainda tem muito a aprender.



36 | Lúcifer nr. 1 | janeiro 2026

Agenda
Palestras em inglês aos 
domingos, janeiro a 
junho de 2026 
As palestras podem ser acompanhadas via livestream. Todas 
as semanas há uma palestra aos domingos às 19:30 
CE(S)T. Após cada palestra, há um estudo sobre o tema da 
palestra.
No dia da palestra, uma mensagem em vermelho apare-
cerá na página inicial informando que a palestra pode ser 
acompanhada ao vivo. Clique nessa mensagem e você será 
redirecionado para a transmissão ao vivo no YouTube. 
Lá, a palestra poderá ser acompanhada ao vivo.
Você tem alguma dúvida durante a palestra? Envie-as para 
questions@blavatskyhouse.org e responderemos no final 
da palestra.
Após cada palestra, haverá uma sessão de estudo interativa 
via Zoom. Se você deseja participar deste estudo, registre-se 
em nosso site para que possamos enviar o link do Zoom.
Mais informações e o programa completo, consulte: 
https://blavatskyhouse.org/lectures/ 

Jan Compassion: the essence of initiation

Feb Continuity of consciousness: death and after

Mar Universal Wisdom in the Egyptian-African 
        Tradition

Apr  Universal Wisdom in the Eastern tradition

May Universal Wisdom in the Greek tradition

Jun  Universal Wisdom in original Christianity

Curso de Sabedoria 
Universal 
O curso é baseado nas três teses fundamentais de A   
Doutrina Secreta de H.P. Blavatsky e nas sete Joias da Sa-
bedoria. Além disso, ele se concentra a consciência e o 
pensamento humanos compostos. A sabedoria que o 
participante do curso pode encontrar neste conhecimen-
to não é nova, mas está na base de todas as grandes    
religiões e filosofias. Esta sabedoria é conhecida por vá-
rios nomes, tais como Filosofia Esotérica, Chochmah,       
Prajñípíramití, Gupta-Vidyí e Gnose. Neste curso, uti-
lizamos o nome Teosofia.
Cada lição começa com uma série de ideias-chave para os 
participantes testarem em suas próprias vidas, sobre as 
quais podemos trocar ideias uns com os outros com toda 
a abertura e sinceridade. Uma atmosfera aberta é muito 
importante para nós. Além disso, em cada lição fazemos 
uma ou mais perguntas que fornecem orientação para o 
participante do curso. Como acreditamos que a Teosofia 
é a filosofia de vida que tanto falta ao mundo, natural-
mente esperamos que todos apliquem os pensamentos 
teosóficos à sua própria maneira na vida. Mas isso é,   
obviamente, uma questão individual.
O núcleo da sabedoria universal nos ensina que a unida-
de e a compaixão são os fundamentos da Vida. Se algo 
está claro, é que esses são os elos que faltam e que o mun-
do de hoje precisa desesperadamente. Ao aplicar a sabe-
doria deste curso, você ajudará a preencher essa lacuna.

O curso começa em março de 2026 e será ministrado 
via ZOOM.

Se você estiver interessado, tiver alguma dúvida ou quiser 
saber as datas exatas, envie um e-mail para:
info@blavatskyhouse.org.



As três proposições fundamentais da Teosofia
Por mais abrangentes que sejam os ensinamentos teosóficos, eles se 
baseiam em três proposições fundamentais. Para uma compreensão 
adequada da Teosofia, é necessário considerá-las cuidadosamente.

A primeira proposição fundamental: Ilimitabilidade
Um PRINCÍPIO Onipresente, Eterno, Sem Limites e Imutável sobre o 
qual toda especulação é impossível, pois transcende o poder da 
concepção humana e só poderia ser diminuído por qualquer 
expressão ou similitude humana. (...) Uma Realidade absoluta que 
antecede todo ser manifestado, condicionado.*

E, embora desconhecida, essa realidade absoluta é a base de toda a 
vida.

A segunda proposição fundamental: Ciclicidade

A Eternidade do Universo in toto em sua totalidade como um plano 
sem limites; periodicamente ‘o cenário de inúmeros Universos que 
se manifestam e desaparecem incessantemente’, chamados de ‘as 
estrelas que se manifestam’ e as ‘centelhas da Eternidade’.*

Todos os seres são ‘centelhas da eternidade’ imperecíveis, passando 
alternadamente por fases de vida a�va e descanso interior (sono ou 
morte), em um processo cíclico incessante.

A terceira proposição fundamental: A equivalência essencial de 
toda vida

A iden�dade fundamental de todas as Almas com a Alma Suprema 
Universal, sendo esta úl�ma, por sua vez, um aspecto da Raiz 
Desconhecida; e a peregrinação obrigatória de cada Alma - uma 
centelha da primeira - através do Ciclo de Encarnação (ou 
‘Necessidade’) de acordo com a lei cíclica e kármica, durante todo     
o período.*

A mesma Vida Única flui através dos corações de tudo o que existe. 
Tudo está vivo. Não há matéria morta. Portanto, tudo é 
essencialmente igual.Tudo possui latente as mesmas faculdades que 
o todo maior do qual faz parte (Alma Suprema) e gradualmente 
desdobra essas faculdades inerentes, reincorporando-se 
constantemente (segunda proposição). Esse crescimento da 
consciência sempre ocorre em interação e é ilimitado (primeira 
proposição). 

* Fonte: H.P. Blavatsky, A Doutrina Secreta. Volume I, p. 43-47 
(paginação edição original).

Para mais explicações, consulte nosso website: 
blavatskyhouse.org/about-us/what-is-theosophy/

Lúcifer®

Cólofon

Interessado em nossas 

palestras?

assista-as em nosso 
canal no YouTube: 

youtube.com/

@theosophicalsociety-tspl

Editores: 
Barend Voorham,  Henk Bezemer, 
Rob Goor, Nico Ouwenhand, Erwin Bomas, 
Bouke van den Noort.

Editor-chefe: Herman C. Vermeulen

Sede editorial: De Ruijterstraat 72-74, 2518 
AV Haia, Países Baixos
tel. +31 (0) 70 346 15 45
e-mail: luciferred@isis-founda�on.org

Mensagens do leitor:
A direção editorial reserva-se ao direito de 
fazer uma seleção e/ou de resumir as 
mensagens recebidas

Subscrições:
Esta tradução para português foi feita a 
par�r do 22.o número gratuito da versão 
inglesa de Lúcifer, o Portador da Luz. Para 
subscrições: enviar mensagem para a sede 
editorial: luciferred@s�ch�ngisis.org.
Tarifas a pedido.

Editora:
I.S.I.S. Founda�on, Blavatskyhouse,
De Ruijterstraat 72-74,
2518 AV Haia, Países Baixos
tel. +31 (0) 70 346 15 45,
e-mail: luciferred@isis-founda�on.org 
internet: www.blavatskyhouse.org

© I.S.I.S. Founda�on
Nenhuma parte desta publicação pode ser 
reproduzida ou tornada pública por 
qualquer forma ou meios: eletrónica, 
mecânica, por fotocópias, gravações, ou de 
outra forma, sem permissão anterior da 
Editora.

Fundação I.S.I.S.

O nome da Fundação [S�ch�ng, em holandês] 
é “S�ch�ng Interna�onal Study-centre for 
Independent Search for truth”. A sua sede é 
em Haia, nos Países Baixos.

O obje�vo da Fundação é formar um núcleo de 
Fraternidade Universal, através da 
disseminação do conhecimento sobre a 
estrutura espiritual do ser humano e do 
cosmos, livre de dogmas.

A Fundação visa concre�zar
este obje�vo através de cursos, organizando 
palestras públicas, publicando livros, brochuras 
e outras publicações, e recorrendo a todos os 
recursos disponíveis com vista a este fim.
A Fundação I.S.I.S. é uma organização sem fins 
lucra�vos, reconhecido como o tal pela 
autoridade tributária dos Países Baixos. Para 
fins fiscais, a Fundação I.S.I.S. tem o que se 
chama de estatuto ANBI. ANBI significa 
Organização para o Bene�cio Geral (Algemeen 
Nut Beogende Instelling).

Os requisitos mais importantes para obter o 
estatuto ANBI são:
E� uma organização sem fins lucra�vos, 
portanto não tem rendimentos. Quaisquer 
lucros que resultem da venda de livros, devem 
ser totalmente u�lizados para a�vidades gerais 
de beneficiência. Para a Fundação I.S.I.S., isto 
significa espalhar a Teosofia. (Ver o estatuto, 
obje�vos e princípios para mais informação.)

Os membros da Direção devem preencher 
requisitos de integridade.
O ANBI deve ter uma propriedade separada, 
pelo que um diretor ou decisor não pode 
tomar decisões sobre esta propriedade como 
se fosse sua.
A remuneração dos membros da direção 
apenas pode consis�r de um reembolso de 
despesas e assistência. O número ANBI da 
Fundação I.S.I.S. E� o 50872.



Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

The logic
Heartof

the

Porque esta revista é chamada de Lúcifer

Lúcifer, literalmente significa Portador da Luz.

Cada cultura no Oriente e no Ocidente tem os seus portadores de luz:

os indivíduos inspiradores que dão o impulso inicial para o crescimento 

espiritual e de reforma social. Eles es�mulam o pensamento independente e 

a viver a vida com uma profunda consciência de fraternidade.

Estes portadores de luz foram sempre contrariados e caluniados pelos 

poderes estabelecidos. Mas há sempre aqueles que se recusam a ser 

desincen�vados por esses caluniadores, e começam a examinar a sabedoria 

dos portadores de luz de uma forma aberta e sem preconceitos.

E� para estas pessoas que esta revista é escrita.

“... o �tulo escolhido para a nossa revista está tão associado com ideias 

divinas como com a suposta rebelião do herói do Paraíso Perdido de Milton .

.. Nós trabalhamos para a verdadeira Religião e Ciência, para factos e contra 

ficção e preconceito. E� nosso dever – como é o da Ciência �sica – lançar luz 

sobre os factos na Natureza até aqui cercados pela escuridão da ignorância... 

Mas as ciências naturais são apenas um aspeto da CIE�NCIA e da VERDADE. 

Ciências psicológicas e morais, ou a Teosofia, o conhecimento da verdade 

divina, são ainda mais importantes...”

(Helena Petrovna Blavatsky na primeira edição de Lúcifer, setembro 1887).

Fundação I.S.I.S.

As a�vidades da Fundação I.S.I.S. (Interna�onal Study-centre for Independent
Search for Truth) baseiam-se em:
1.    A unidade essencial de tudo que existe.
2.    Por causa dessa unidade: a fraternidade como um facto na natureza.
3.    Respeito pelo livre-arbítrio de todos (quando aplicado a par�r desta ideia 

de fraternidade universal).
4.    O respeito pela liberdade de cada um na construção da sua própria 

perspe�va de vida.
5.    Apoiar o desenvolvimento da própria perspe�va de vida de cada um e a 

sua aplicação na prá�ca diária.

Publicação da Fundação I.S.I.S.  (International Study-centre for Independent Search for truth)Nr. 1 | janeiro 2026

Temas atuais vistos à luz da Sabedoria Antiga ou Theo-Sophia – a fonte comum de todas as 
grandes religiões, filosofias e ciências do mundo

ferciL ®

O Portador da Luz   Para os buscadores da Verdade

ú
Simpósio 2025
A lógica do Coração

• Introdução

• A corrente de Sabedoria e
  da Compaixão do Coração
 Cósmico

• Como reconhecemos os
métodos de trabalho da
Hierarquia da Compaixão?

 • Seja um elo na corrente da
Sabedoria, Compaixão e Paz

Sobre astrologia, parte 3:
A natureza das influências

  cósmicas

A compaixão como mo�vo 
para a ação

  Consciência animal

http://blavatskyhouse.org

